#### SRI

# A THESIS ON TARKA SASTRA

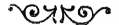
SAKO

BY

P. B. ANNANGARACHARI, (Siromani),

Research Scholar.

U. V. V. SANSKRIT COLLEGE, SRIPERUMBUDUR.





## A THESIS ON TARKA SASTRA

### TABLE OF CONTENTS.



#### CHAPTER I.

- I. Introductory:
  - (a) The characteristics of Darsana Sastras and their classifications.
  - (b) On the followers of the Darsanas.
- 2. The characteristics of the Orthodox systems and proofs to maintain that Nyaya and Vaiseshika darsanas fall under that School.

#### CHAPTER II.

#### On Nyaya Darsana:

- 1. The origin of Nyaya Sastra.
- 2. An enquiry into the different names of the Darsana of Akshapada.
  - (a) The need for naming a Darsana or School.
  - (b) That Akshapada's Darsana stands the test of a Sastra.
  - (c) The different names of Nyaya Darsana.

| (d) | Reasons | for | such | names. |
|-----|---------|-----|------|--------|
|-----|---------|-----|------|--------|

## 3. On the Importance of Nyaya Darsana.

- (a) That references are found in the writings of sages and saints.
- (b) That it is an Atmavidya.
- (c) Reconciliation of certain charges levelled against the Nyaya Darsana.
  - (I) Refuting the observations made on the point by Vindyeswari Prasada Dwivedi in his masterly introduction to Nyayavartika.

5

I.

2

3.

5.

(2) Refuting the conclusions arrived at by S. C. Vidyabhushan.

## 4. On the Authorship of Nyaya Darsana:

- (a) On the name of the Author.
- (b) On Gotama.
  - (I) References in Vedic Texts on Gotama.
  - (2) Mention of two Gotamas.
  - (3) The view of Vindyeswari Prasada Dwivedi in his introduction to Nyayavartika.

- (4) A refutation to the above view.
- (5) That Raghugana Gotama is a descendent of Gotama.
- (6) That the descendents of Gowtama separated themselves into ten groups and that Raghugana Gotama was the head of one such group.
- (7) That the author of Nyaya Darsana must be a descendent of Gotama.
- 5. That all the five chapters of Nyaya Darsana are the works of Gowtama the position of S C. Vidyabhushan criticised.

#### CHAPTER III.

#### On Vaiseshika Darsana:

- I. The origin of Vaiseshika Darsana.
- 2. Answering the objections to the commencement of works in general and Vaiseshika Darsana in particular.
- 3. On those that take up a systematic study of these orthodox Schools.
- 4. On the different names of Kanada's system.
- 5. On the authorship of Vaiseshika Darsana.

- (a) That the Authors of Nyaya and Vaiseshika
  Darsanas were contemporaries and that
  both studied under the same Guru
  (Preceptor)
- 6. That Vaiseshika Darsana is older than the commentaries on Nyaya Darsana.

#### CHAPTER IV.

# The chronological order of the six systems of Philosophy:

- I. The chronological order of Nyaya and Vaiseshika Darsanas.
  - (a) The same conception of the individual soul in both the systems.
  - (b) Materials for placing Nyaya Darsana prior to Vaiseshika Darsana
- 2. On the six systems of Philosophy.
- 3. On the material cause of the Universe
- 4. That the Nyaya-Vaiseshika Darsanas are prior to Kapila aud Patanjala systems.
- 5. A refutation of the views of the Author of Nyayakosa.
- 6. That the Brahma Mimamsa is posterior to both the Nyaya-Vaiseshika Darsanas.

- 7. That the Purvamimamsa is posterior to both the Darsanas.
  - (a) That sound (sabda) is trancient is the concept of Nyaya-Vaiseshika Schools.
  - (h) Refuting this, Purvamimamsa maintains that sound (sabda) is eternal.

#### CHAPTER V.

- A critical study of the commentaries on Nyaya Vaiseshika texts.
- On Nyaya Bashya (commentary on Nyaya Darsana)
- 2. On the Authorship of Nyaya Bashya. (Views of S. C Vidyabhushan criticised).
- 3. On the Vaiseshika Bashya (commentary on Vaiseshika Darsana).
- 4. A criticism of the conclusions of Chandra Kanta Bhattacharya that Prasastapada Bashya does not stand the test of a Bashya.
- 5. Comparative merit and demerit of the several commentaries on Vaiseshika Darsana.



य प्रव हा ना

उ≆

नो

## श्रीमते रामानुजाय नमः

# ॥ प्रदास्तिपत्रिका ॥

सोऽयमिह वाच्यमानोऽस्माभिरध्यक्षितप्रकृतिज्यीयान् विमर्शः। यथासमयं विषयं चाऽवधारितप्रकृतेरामुप्यायणः। नचेदमद्सीयं दृषणं यदद्सीयं कार्यं पन्तार्थगोचरा प्रतिपत्तिः। भवति हि विश्वः ह्वलपदार्थानुभवश्र्यः हिलतपदार्थपर्य-व्याक्यार्थापूर्वतानुपमर्दनः। अयमेव च कविसमयो यदनादिसिद्धेप्वेव विश्व-रदार्थेषु शृह्वलाविशेषोत्प्रेक्षणाधीनं चमत्कारातिशयाधानशक्तयाधानम्। तदयं गितार्थाधिगमः। अनिधगतार्थाधिगमस्त्रयं विचित्रार्थगोचरश्चमत्कृतिविशेषावि-वि ति साधीयानयं विमर्शः । कचिन्नवीनपथसञ्चरणचातुरीं कुत्रचित्पाचीनप्रस्था स्थानपाटवमन्यत्र विमर्शकपथावमर्शवैभवमुपदर्शयन्त्रयं हृद्यो विमर्शः ॥

वेदान्तवधिनी संस्कृतकळाशाळा, श्रीभूतपुरी.

ति. आसूरि, रामानुजानार्याः, उमयवेदान्तवर्धिनी प्रधानाध्यक्षचरणाः

#### श्रीः

## श्रीमते रामानुजाय नमः

#### प्रस्तावना.

अथ तावत्संमुद्य प्रकारयते तर्कशास्त्रनिरूपणसमाख्याकः प्रवन्ध उल्लासपञ्च-कपरिकर्नितो राजकीयैर्मद्रनगरप्रान्तीयविद्याविभागाधिकारिभिस्तर्कशास्त्रविमर्शननि-युक्तेन तत्पोषितेन मया। तर्कशब्दितमानमेयप्रतिपाद्कयोर्न्यायवैशेषिकयोर्द्धयोरेव च विमर्शकेनाभावि तर्कशास्त्रविमर्शनप्रवृत्तेन मया। तर्कशब्दो हि व्युत्पत्तिमेदेन मानमेययोर्वर्तत इति । तत्र तावत्प्रथमोल्लासे न्यायवैशेषिकविमर्शविषयकप्रेक्षावत्प्र-वृत्त्यौपयिकं न्यायवैशेषिकयोरास्तिकदर्शनत्वमुपपादितम् । द्वितीयतृतीययोश्च न्याय वैशेषिकयोरवतारप्रकारसमाख्यामेदावभ्यहितत्वप्रकारः प्रणेतृपुरुषविशेषौ च सप्रपञ्चं निरूप्यन्ते विद्याभूषणन्यायवार्तिकभूमिकाक्रन्मतप्रतिक्षेपेण। द्वितीय आन्वीक्षक्याः पञ्चाध्यायीत्वं च विद्याम्षणपक्षप्रतिक्षेपेण व्यवस्थाप्यते । चतुर्थोल्लासे च न्याय-कोशकारमतखण्डनेन षड्दर्शनीपौर्वापये निरूप्यते न्यायवैशेषिकयोस्सकलेत ।स्तिक द्रशनप्राचीनत्वरुक्षणस्वभावविशेषपरिच्छित्त्यै । पश्चमोल्लासे च न्यायवैशेषिकभाष्याणि तत्प्रणेतारो वैशेषिकव्याख्यानसामञ्जस्यादि च निरूम्यन्ते विद्याभूपणचनद्रकान्तमत् प्रतिक्षेपेण । अनेन च तर्कशास्त्रनिरूपणग्रन्थेनावगन्तव्या अनेके न्यायवैशेषिकस्व-भावाः प्रतिपाद्यन्त इति समग्रग्रन्थद्शिनामपरोक्षम् । विमर्शविनियोजितकारूपरि-मितेन्यायवैशेषिकव्याख्यापरिशीलने कियदेव व्यापृतम् । सकलन्यायवैशेषिकव्याख्या परिशीलनं हि पुरुषायुषैकसाध्यमिति । अत्रत्याश्च प्रमादायातास्सर्वेऽपि दोषाः प्रेक्षा वद्भिद्यया मर्धणीयाः। शुद्धशब्दस्वरूपावेदकपत्रिकापि संयोजिता वर्तते। समग्र-ग्रन्थसमालोकनेनात्रत्यगुणग्रहणेन चानुग्राह्योऽयमिति साञ्जलिवन्वं प्रेक्षावतः प्रार्थेय । तर्कशास्त्रविमर्शननियोजकेष्वसात्पोषकेषु चासादीयां ऋतज्ञतां सप्रेम प्रकटीकरोमि।।

उभयवेदान्तवधिनी संस्कृतकरुशशाला, श्रीभृतपुरी. 30- 1-34 इति सविनयमावेदयिता प्र. अण्णङ्गराचार्यः प्रबन्धा । पु.सं १

**ર** 

ર ૪

<u>ق</u>

દ્વ

<

80

,,

'' १२

१३

१४

ुः १५

, ,,

१६

## शोधनिका

| पु.सं. | पङ्किः     | स.                | पु.सं. | पङ्क्तिः   | सं.             |
|--------|------------|-------------------|--------|------------|-----------------|
| 8      | <b>११</b>  | यथाह ।            | १७     | १९         | ऽऽन्वीक्षकी।    |
| २      | \$8        | सेत्स्यति ।       | , ,,   | २२         | तर्क।           |
| "      | "          | वर्तिना ।         | १८     | , <b>ų</b> | दवतारेण।        |
| ३      | २४         | बोध्यम् ।         | ,,     | १८         | पदार्थो ।       |
| 8      | २३         | वैशेषिक।          | १९     | १२         | तर्केण।         |
| ६      | २०         | वेदार्थ।          | ,,,    | २७         | पनिषद् ।        |
| 9      | १६         | पहति ।            | २१     | १९         | साङ्ख्य ।       |
| "      | २७         | भाष्यजातमवर्तयत्। | २२     | ४, ६       | वातिक ।         |
| 4      | े २६       | ऽत्रैवो ।         | ,,     | 2          | निदिष्टम् ।     |
| ९      | १७         | परिकीर्तित ।      | ,,     | २४         | उपपादितम् ।     |
| , 0    | १३         | संस्पर्शि ।       | ,,,    | ,,         | ऽभ्यहितत्वम् ।  |
| "      | \$8        | लोके।             | ,,     | २६         | प्रतिपादितम् ।  |
| "      | २०         | व्यवस्थापकत्वम् । | २३     | १२         | पादे।           |
| "      | <b>२</b> १ | प्रधानता ।        | २४     | २१         | बहुलम् ।        |
| २      | १९         | गमाश्रित ।        | "      | २६.        | वार्तिक ।       |
| ₹ , ,  | २५         | उदाहरणम् ।        | २५     | १२         | पूर्वः ।        |
| 8      | १६         | ऽवगम्येत।         | "      | १३         | निद्धो।         |
| ,      | २६         | समाख्या।          | "      | \$8        | रहूगण ।         |
| ,      | २७         | विषयत्व ।         | "      | २६         | र्द्रष्टव्यम् । |
| 4      | १३         | यात्र्यवल्क्य।    | २६     | ર          | विषये ।         |
| ,      | २५         | स्वामिनि ।        | २७     | १०         | गोतमस्य ।       |
| ६      | २६         | विजयनगरं संस्कृत- | ,,     | १५         | ज्येष्ठ ।       |
|        |            | त्रन्थमाला ।      | "      | २६         | परंतु ।         |

| पु.सं.          | पङ्क्तिः सं       |                                     | पु.सं.                   | पङ्क्तिः सं  | [.                                |
|-----------------|-------------------|-------------------------------------|--------------------------|--------------|-----------------------------------|
| 3<br><b>२</b> ८ | ():<br>Ę          | प्रतिपादनम् ।                       | 85                       | रे३          | इजेया ।                           |
|                 | २१                | पुरुष।                              | ,,                       | २५           | र्मनोनिरूपणैक                     |
| "<br>२९         | <i>ે .</i><br>ધ્ય | पुरुष ।                             | ५१                       | <b>२</b> २   | निबन्धनोऽपीत्यतः                  |
| "               | 2                 | निरूपकस्य ।                         |                          | • •          | करणत्वेति योज्य                   |
| "               | २८                | दर्शन।                              | 48                       | २६           | विरुक्षणात्मनि                    |
| ३०              | २५                | वैशेषिक।                            | ५५                       | १२           | अयाव दृ्व्य ।                     |
| ,,              | २७                | मर्थ ।                              | "                        | १८           | गुणास्तावद ।                      |
| ३२              | . २१              | सर्ववेत्यतः पूर्वं सर्व-            | . ५६                     | نع           | निरूपणैकमत्य!                     |
|                 |                   | देति योज्यम्।                       |                          |              | तिपादनम                           |
| ३३              | २७                | प्रकरणे ।                           | 40                       | १०           | दर्शन ।                           |
| ३४              | ષ                 | वैशेषिक।                            | 46                       | 0            | संस्पर्शिन्यो ।                   |
| ३५              | 3                 | पारलौकिक।                           | , ,,                     | 88           | बादरायणेन ।                       |
| ३७              | بع                | समारुयानिरूपणम्                     | ५९                       | १३           | शरणैर्द्धिजैः ।                   |
|                 | २६                | वैशेषिकम्।                          | ""                       | २४.          | शाब्दार्थविशेष                    |
| "<br>३९         | 88                | दर्शन।                              | ६०                       | ् २२         | अमाषिष्ट ।                        |
|                 | 7 2 -             | प्रवृत्तये।                         | ६१                       | , 20         | महर्षि ।                          |
| 11              | २३<br>२७          | श्रृहुत्य ।<br>हिं ।                | ६२                       | १८<br>२०     | साङ्ख्य ।<br>कश्चिद्विशेष ।       |
| 8 <b>8</b>      | २ <sup>०</sup>    | क्णभक्षो।                           | <b>६</b> ३<br><b>६</b> ४ | ्र           | काव्याद्वराप ।<br>प्राक्तनत्वम् । |
| ४२              | wi (              | निर्देशः प्रतिपाद्य <b>।</b>        | 1                        | १८           | शत्कयावेशस्य ।                    |
|                 | ? ?               | ानपुराः त्रातपाच ।<br>तर्कशास्त्र । | ः,<br>६६                 | 80           | चेन्मैवं।                         |
| ,,<br>૪રૂ       | 7                 | व्यप ।                              | ,,                       | <i>8</i> .8  | चेन्नित्य।                        |
|                 | ११                | श्रीधरो ।                           | ६७                       | १३           | रुपमरस ।                          |
|                 | , ,<br>, ,        | प्रतिपदितम्।                        | ६१                       | २०           | शब्दा ।                           |
| "               | २६                | ब्रह्मद्ः :                         | ७७                       | 88           | सूत्राणां ।                       |
| ४५              | 9                 | वाचित्वम् ।                         | 50                       | ₹–₹          | शाङ्कर ।                          |
| 55              | १८                | पवर्ग ।                             | τ                        | ्वं अशुद्ध   | बन्तरनिराकरणमपि                   |
| "               | २५                | गम्यते ।                            |                          | प्रेक्षार्वा | द्भेः कार्यम् ॥                   |

श्रीः

श्रीमते रामानुजाय नमः.

## तर्क शास्त्र निरूपणम् ॥ न्यायवैशेषिकयोरास्तिकदर्शनत्व निरूपणम् ॥

तर्कशास्त्रनिरूपणोपोद्धातः॥



अथ खलु संस्कृतवाष्मयं बहुधाऽवस्थितं सिशरस्का वेदा दिशक्षाव्याकरण-च्छन्दोनिरुक्तज्योतिषकल्पा स्स्मृतिव्यपदेशभाञ्जि धर्मशास्त्राणीतिहासपुराणानि दर्श-नानि काव्यनाटकारुयानकारुयोयिकाप्रभृतीनि तद्यारुयानानि चेति ॥

तत्र तावद्धिद्र्शनं प्रवर्तामहे।

#### ॥ द्र्शनलक्षणं तद्विभागश्च ॥

दर्शनं नाम वस्तुतत्वनिरूपकोऽभ्यर्हितपुरुषप्रणेतृकरशब्दसन्दर्भविशेषः। यथाऽह न्यायकोशकारो दर्शनशब्दिनवैचनेः—

" दर्शनं तत्वज्ञानसाधनं शास्त्रम् " इति

तच द्विविधं बाह्यमान्तरञ्चेति । अत्र बाह्यत्वमान्तरत्वच्च वेदाऽपेक्षं वेदि-तत्व्यम् । तत्र बौद्धचार्वाकादि वेदबाह्यम् । न्यायवैशेषिकसाङ्ख्ययोगमामांसाश्च वेदा-न्तरत्वेन गण्यन्ते । दर्शनानां तावद्वेदबाह्यत्वं वेदप्रामाण्यप्रतिक्षेपकत्वरूपं वेदान्त-रत्वं च तेषां वेदप्रामाण्यप्रतिपादकत्वरूपं मन्तव्यम् ॥

तत्र वेदबाह्यानि दर्शनानि परिगृह्णन्तो नास्तिकाः कथ्यन्ते । वेदबाह्यानां दर्शनानां नास्तिक्याद्युक्तं तदनुवर्तिनामि तत् । दर्शनानां पुनस्तत् । "श्नास्ति वादार्थशास्त्रं हि धर्मविद्वेषणं पर" मिति हरिवंशवचनप्रतिपन्नम् ॥

वेदान्तराणि च दर्शनानि परिगृह्णन्त आस्तिका व्यपदिस्यन्ते । वेदान्त-राणां दर्शनानामास्तिक्यायुक्तं तदनुवर्तिनामपि तत् । दर्शनानां चास्तिक्यं १ 'द्रों योगौ द्वे च मीमांसे द्वौ तर्काविति षड् बुधाः शास्त्राण्योहु'' रित्यभियुक्त वचनेन न्यायादेर्यथावस्थितार्थशासकत्वरुक्षणशास्त्रता प्रतिपादकेनाऽवगम्यते ॥

र्फ्शनानामास्तिक्यं नास्तिक्यं च वेदप्रामाण्याद्यस्तिताप्रतिपादकत्वरूपं,तन्ना स्तिताप्रतिपादकत्वरूपं चेति बोध्यम् ॥

### ॥ पुरुषभेद्निरूपणम् ॥

दर्शनमेदाऽधिकृतानां च पुरुषाणामास्तिकनास्तिकव्यपदेशविभागो वेत्र प्रामाण्याभ्युपगमाऽनभ्युपगमलक्षणो वरीवर्ति नास्तिकसम्बन्धिन्या वैदिकार्थविग तेरपि तत्तदर्थप्रतिपादकाम्रायविमतिपूर्वकत्वात् ।

निरीश्वरसां ख्यप्रवर्तकश्च किपलो वेदप्रामाण्यवादी शोचनीय एव दैवहतव न पुनर्नास्तिकत्वेन गईणीयः वस्तुतस्त्वीश्वराऽनभ्युपगमलक्षणं तस्याऽपि नास्तिः स्थितमेव ॥

न्यायवैशेषिकयोः पुनश्राम्नायप्रामाण्येश्वरनिरूपकयोरास्तिकदर्शनत्वमेव स्त्यति । तदनुन्तिनामास्तिक्यञ्च ।

॥ इति तर्कशस्त्रनिरूपणोपोद्धातः ॥

टिप्पणी—\*अत्र न्यायवैशेषिकयोरास्तिकदर्शनत्वपरिचायकाझायप्रा ण्येश्वरनिरूपणयोः कञ्चिद्धं प्रतिपाद्यामस्तयोः पौर्वापर्यनिर्णयाय ।

## ॥ न्यायवैशेषिकयोराम्रायप्रामाण्यसमर्थनैकरूप्योपपादनम् ॥

न्यायवैशेषिकदर्शने तावदाप्तप्रणीतत्वादाम्नायस्य प्रामाण्यसिद्धिं प्रतिप यतः । तथाहि, २५५मन्त्रायुर्वेदप्रामाण्यवच तत्प्रामाण्यमाप्तप्रामाण्या'' दिति न्य सूत्रम् ।

एतत्स्त्रघटकस्तावत्तच्छब्दः ''तदप्रामाण्यं'' इति स्त्रप्रकृताऽऽङ्गाय आप्तराब्दश्च वेदवक्तृपरः । तत्प्रामाण्यस्यैव तत्प्रणीतान्नायप्रामाण्यव्यवस्थापक सम्भवात् । आप्तराब्दितस्य वेदवक्तुः प्रामाण्यश्च प्रमाऽविनाभाव एव प्रमाश्रय

१. वचनिमदं न्यायकोशकृता दर्शनशब्दिनर्वचन उपातम्. २. न्यायदर्शने अध्याये, १ आन्हिके, ६८ स्त्रम्.

## १. न्यायवैरोषिकयोरास्तिकदर्शनळक्षणोपपादनम् ॥

सद्रीनानि तावत्संसाराग्निना पच्यमानानां चेतनानामनुत्रहकृते परमकार-पर्यवसायी। यथोक्तं १न्यायकुसुमाञ्जलावुद्यनाचार्यैः ''प्रमासमवायो हि प्रमातृ-व्यवहारिनमित्तम्। प्रमयात्वयोगव्यवच्छेदेन सम्बन्धः प्रमाणव्यवहारिनमित्तं। तदुभयञ्चेश्वर" इति। प्रमाऽविनाभावश्च करणतयाश्रयतया वा।।

प्रत्यपादयच माधवाचार्यस्सर्वदर्शनसङ्ग्रहेऽक्षपाददर्शन ईश्वरसाधारणं <sup>२</sup>प्रमाणलक्षणम् ''साधनाश्रयाऽव्यतिरिक्ततो सति प्रमाव्याप्तं प्रमाणं'' इति प्रन्थेन ।

तदेवं "तत्प्रामाण्यमाप्तप्रामाण्या " दिति न्यायस्त्रखण्डेन वेदवक्तृ-प्रमात आम्नायप्रामाण्यं सम्थितं । " २तद्वचनादाम्नयस्य प्रामाण्यं " मिति वैशे-िषकस्त्रघटकश्च तच्छव्दो बुद्धिस्थपरामर्शकतास्त्रभावो निख्ठिजगत्करणौपयिकनि-त्याऽपरोक्षसर्वविषयप्रमासमवायिनमिश्वरमाच्छे । सर्वज्ञप्रणीतत्वादाम्नायस्य प्रामाण्यं साधोय इति स्त्रेऽस्मिन् प्रतिपाद्यते । न्यायवैशेषिकयोश्चाम्नायप्रामाण्यसाधक-हेत् क्तिवैचिज्यमेव । नत्वर्थवैचिज्यमिति सिद्धं तयोराम्नायप्रामाण्यसमर्थनैकरूप्यम् । इति ॥

## ॥ अथेश्वरविषये न्यायवैद्यापिकयोरेक अत्योपपादनम् ॥

निखिलकार्यवर्गकर्तारमस्मदादिविलक्षणञ्चेश्वरं न्यायवैशेषिके प्रतिपाद्यतः। यथा,

" तत्प्रामाण्यमाप्तप्रामाण्या"दिति न्यायसूत्रखण्डस्तावदाम्नायप्रामाण्यप्रयो-जकप्रामाण्याश्रयमीश्वरं प्रतिपादयति । "तत्कारितत्वादहेतु"रिति (न्या. ४, अ. १, आ. २१) न्यायसूत्रञ्च निश्चिरुजगत्कर्तारं तम् ।

कस्मात्पुनरक्षपाद स्खीये दर्शन ईश्वरं न लिङ्गेव्यवस्थापयाञ्चकार? । प्रमाण-निरूपणप्रवृत्तत्वादेव । आप्तप्रामाण्यादान्नायप्र।माण्यं प्रतिपादयन् पुनरक्षपादो हेतुसिद्धिं प्रेक्षावत्तम्पाद्यां जानन्नेश्वरसाधने व्याप्टतवान् ।

टीका—१. अत्रेदं वोष्यम् । प्रमाणचातुर्विष्यप्रतिपादकस्त्रस्य प्रमितिकरणविभागः परत्वात्, अस्यक्ष एवेश्वरप्रमाणस्याऽन्तर्भावाद्वा नेश्वरप्रामाण्यं दोष इति । २. वेशेषिकदर्शने १, अध्याये १, आह्निके ३. सूत्रम् ।

णिकैः परमर्षिभिः प्रवर्तितान्यपुनरावृत्तिलक्षणनिश्रेयसोपायप्रतिपादकानि । तेष्व

टि—कणभक्षमुनिश्च प्रमेयनिरूपणप्रवृत्तो न्यायप्रतिपादितमाम्नायाऽप्रामाण्य प्रतिश्लेपेणान्नायप्रामाण्यसाधनमीश्वरोक्तत्वहेतुकं जानन् ईश्वरिङ्गप्रतिपादनेना म्नायप्रामाण्यसाधकहेत्वसिद्धिं १पर्यहाषीत् । तथाहि ॥

ईश्वरिक्षः नामरूपात्मकः कृत्स्वकार्यवर्गो वेदवाक्यानि चेति द्वयं प्रति पादयत् तावत्

"संज्ञाकर्म त्वसमद्विशिष्टानां लिङ्गम्" (वै--२. अ १. आ १८)

" वुद्धिपूर्वा वाक्यकृतिर्वेदे " (वै—६. अ १. आ १.) इति वैशेषिक सूत्रद्वयमुपलभ्यते ।

तत्र द्वितीयं सूत्रं वेदवाक्यानां परमुखापेक्षसिद्धीनां वक्तृबुद्धिपूर्वकत प्रतिपाद्यत्क्वत्स्ववेदवाक्यरचनासमर्थवेदार्थविज्ञानाश्रयपुरुषधौरेयसत्तामावेदयति। वेद वाक्यरचनोपियकशरीरविशेषे चेश्वरीय जीवीयकर्मण एव हेतुत्वमनुसन्वेयं नचान्यद्रायकर्मणोऽन्यशरीरारम्भकत्वाऽनुपपत्तिः । भार्यादिशरीरस्य भर्त्रायदृष्टहेतु कताया दर्शनात् । तथाप्यन्यशरीरस्याऽन्यादृष्टमात्रहेतुकत्वमदृष्टमिति चेत् । तत किं?। नहि भार्यादिशरीरस्य शरीरत्विन्यन्यनं स्वकर्मारभ्यत्वं । किन्तर्हि शस्त्रकर्मफलाऽनुभवनियन्यनं । अत्रश्चोभयाऽदृष्टकारितमुभयोपभोगसाधनमेव शरीरम् कर्मिण ईश्वरस्य न घटते । न तु शरीरसामान्यनिष्यः प्राप्नोत्ताति ॥ नचैतादृदं शरीरित्वं संसारितां भगवत आपाद्यति । स्वकर्महेतुकशरीरसम्बन्धस्येव तदापाद कत्वात् ॥

तिममं वेदोचारणौपियकशरीरपरिग्रहमीधरस्य न्यायाचार्योद्यनो न्यायकु रु

री-१ अत्रेदसबधेयम् । ''तस्मादागमिक '' इति (वै. २-१-१७) स्त्रप्रतिपा चाम्नायप्रामाण्यकथन्ताशङ्कायामीश्वरप्रकरणारम्भोपलम्भाद्वशेषिकगतस्येश्वरश्वरप्रशायप्रामाण्यकथन्ताशङ्कायामीश्वरप्रकरणारम्भोपलम्भाद्वशेषिकगतस्येश्वरश्वरप्रशायप्रामाण्यभिक्षिक्तत्विद्वसिद्धिप्रिहारपरत्वमवगम्यते । किञ्च, इश्वरोक्तत्वादाम्नायस्य प्रामाण्यभिति प्रयमाण्याये प्रतिज्ञे । द्वितीय ईश्वरसिद्धिप्रकारमवणयत् । पष्ट वेदानामीश्वरोक्तत्वं प्रत्यपाद यत् । ईश्वरवचनादाम्नायस्य प्रामाण्यं निगमयश्च शास्त्रमुपसञ्जहार कणभक्षमुनिः । अत्रथ्काणादस्याम्नायश्चमाण्यव्यवस्थापकत्वं शक्याध्वगममिति ॥

न्यतमं न्यायदर्शनम् । प्रमाणादिपदार्थतत्त्वज्ञाननिश्चेयसोपायत्वप्रतियादकं प्रमा-णादिनिरूपकञ्चेदं सम्भावयति स्वमास्तिकदर्शनम् ॥

माञ्जलौ द्वितीयस्तवके सर्गप्रलयोपपादकद्वितीयस्थोकव्याख्यानावसरे समयौपयिकं घटादिकार्यव्युत्पत्त्यौपयिकञ्चेश्वरीयं शरीरपरिप्रहं प्रतिपादयन्नभ्यनुजानाति ॥

अतिस्सिद्धमीश्वरस्य वेदवक्तृत्वम् । कुतस्तिहि बुद्धिमत्पूर्वकत्वमेव वेदवा-क्यानां नाऽस्त्रयत् कणभक्षः! । सूत्रलाघवेऽत्याद्रादेव ।

## ॥ अथ वेदवाक्यप्रयोजकज्ञानापरोक्ष्यप्रतिपादनम् ॥

वेदवाक्याधीनसिद्धिकञ्च कृत्स्रवेदार्थिविज्ञानमपरोक्षरूपमेव । निह तज्ज्ञानं शन्दान्तरमजीजनदित्यत्र प्रमाणमस्ति । नाऽपि लिङ्गं । कृत्स्रवेदार्थाऽनुमापकिल-ङ्गामावात् । भावं वा तज्ज्ञानं किं लेङ्गिकमाहोस्विद्परोक्षं । ईश्वरज्ञानाऽपरोक्षता-विद्वेषिणः तस्याऽपि लेङ्गिकत्यस्वीकारेऽनवस्था प्रसज्येत । द्वितीये तु वेदार्थ-विज्ञानस्यैवाऽपरोक्षमावस्स्वीकार्यः। नत्वप्रामाणिकलिङ्गदर्शनस्य । किञ्च, १कार्याऽनु-मानसिद्धस्य सर्वविषयस्य प्रमात्नकस्य नित्याऽपरोक्षज्ञानस्यैवेश्वरीयस्य कृत्स्रवेदार्थ-विषयत्या सिद्धं वेदार्थज्ञानापरोक्ष्यं । नञ्जेकत्रैव ज्ञाने परोक्षत्वाऽपरोक्षत्वे समावेशमर्हत इति ॥

### ॥ अथ वेदार्थविज्ञानयाथार्थ्य निरूपणम् ॥

नन्वथापि वेदार्थविज्ञानयाथार्थ्यं कथं निर्णेयं ?। ननूक्तं २कार्योपादानगोचरं ज्ञानं प्रमा । तद्भिन्नञ्च वेदार्थज्ञानिमति । सत्यमुक्तम् । ततः किं ?। एकस्यापि हि ज्ञानस्य विषयभेदेन प्रमात्वाऽप्रमात्वे सम्भवत इति ।

अत्रोच्यते । ईश्वरीयं वेदार्थविज्ञानं प्रमा । नित्यज्ञानत्वात् । क्षित्याद्युपा-दानगोचरज्ञानदत् । नचात्राऽनुमाने वाधः प्रतिरोधो वा सुवचः । वेदार्थविज्ञाना-प्रामाण्यप्रयोजकलिङ्गविशेषाऽभावात् । नचाऽनुष्ठितफणाजनककारीयदिरेव स्ववि-

टी-१. अस्य च ज्ञानस्रोपादानगोचरस्याऽपरोक्षत्वमेव सीकार्यम् । कुलालादयो ह्यूप-लममाना एव घटाद्युपादानमृदादि तं तं कार्यविशेष मारमन्त इति दृष्टमिति ॥

२. इदब्च ज्ञानं प्रमात्मकमेव स्तीकर्तव्यम । नह्यतुपादान उपादानताभ्रमस्य श्रमपूर्यव-सानाऽतिरेकेगोपादाननिर्वाह्यकार्यकरणसामर्थ्यं दृष्टमितीदमत्राऽतुसन्धेयम् ॥

काणादञ्च स्वप्रतिपाद्यद्रव्यादिपदार्थतत्त्वज्ञाननिश्रेयसोपायत्वप्रतिपादकम्
त्मानं सद्दर्शनं मनुते शीलिमिदं सद्दर्शनानां यत्स्वलक्षणज्ञापकत्वमिति ॥
इति तर्कशास्त्रानिरूपणे ॥
न्यायवैशेषिकयोरास्तिकदर्शनत्विन्रूपणं नाम ॥

प्रथमोद्धासः ॥

## ॥ तर्कशास्त्र निरूपणम् ॥

२. न्यायदर्शन निरूपणम् ॥ ॥ न्यायशास्त्रावतारप्रतिपादनम् ॥

उपपादितं न्यायवैशेषिकयोरास्तिकदर्शनत्वम् । अथ तयोरुत्पत्त्यादिपक रश्चिन्त्यते ॥ तत्र प्रथमं न्यायदर्शनमेवोत्पत्त्यादिभिर्निरूप्यते ।

तपःप्रभावसमासादितन्यायादिपदार्थविज्ञानस्तावदक्षपादस्खसाक्षात्कृतानश्च विशेषान् सूत्ररूपेण शब्दसन्दर्भेण सङ्गृह्णन् न्यायदर्शनप्रणेतृत्वेन व्यपदिश्यते यथोक्तं भट्टजयन्तेन न्यायमञ्जर्यो १५ आदिसर्गात्प्रभृति वेदबदिमा विद्याः प्रवृत्ता सङ्क्षेपविस्तरविवक्षया तु तांस्तान् तत्र तत्र कर्तृनाचक्षते । इति ॥

षयतृष्ट्यादिफलसाधकताज्ञानाऽप्रामाण्यसपादकस्य कृत्स्रवेदार्थज्ञानाऽप्रामाण्यगमः व्यमिति वाच्यम् । उत्पादितफलकारीर्याद्याहितप्रामाण्यतादृश्ज्ञानविशेषदृषकत्वस्थै विगुणायासिष्टौ विरहात् ॥ स्याद्वा फलोत्पादाऽनुत्यादाभ्यां तत्तरफलसाधकताज्ञाः प्रामाण्यसंशयः स च प्रामाण्याऽनुमापकानायनुकूल एव । तस्मात् कार्यहे गुकाऽः मानसिद्धज्ञानोपजीवनेन वेदाथविज्ञानयाथार्थ्यसमर्थनं साधीय एव । द्वितीयपष्ट ध्याययोरीश्वरस्य क्षित्यादिकर्तृत्ववेदवक्तृःचे व्यवस्थापयित्रमं वेदाथविज्ञानयाथार्थ्यसमर्थनं समर्थनप्रकारमिमननुत इव कणभक्षमुनिः । इति । इममेवेश्वरसाधनप्रकारं स्त्वद्ध प्रतिपादियिष्यमाणं जानन् तद्भचनादाम्नायस्य प्रामाण्यमगदिष्ट । अनेन चाम्नाः प्रामाण्यसाधकहेत्वसिद्धिः परास्ता । न्यायवेशेषिकगताभ्याञ्चाम्नायप्रामाण्यपरिरक्ष कत्वतद्वपपादकत्वाभ्यां तयोः पौर्वापर्यं शक्यावगममित्यलं प्रविविने ।

॥ इति प्रथमोद्धांसिटपणी समाप्ता ॥

१. विजयनगरसंस्कृत श्रन्थमालामुद्रितन्यायमञ्जयां ५. पुटे द्रष्टव्यम् ॥

तपः प्रभावसमासादितन्यायादियथार्थविज्ञानत्वं च अक्षपादस्य सुकृतविशेष-मूळं न्यायादिप्रतिभानमक्षपादीयं प्रतिपादयता १ न्यायभाष्यान्तिमश्चोकेनाऽवगम्यते । अयमेव न्यायशास्त्राऽवतारो यत्प्राक्तनन्यायाद्यर्थविश्लेषगोचराऽभिनवशब्दसन्दर्भा-भिनिष्पत्तिरिति ।

📳 इति न्यायशास्त्रावतारप्रतिपादनम् ॥

## ॥ अक्षपादीय नाम निरूपणम् ॥

एवं न्यायदर्शनस्योत्पत्तिप्रकारः कथितः । अथ तस्य प्रतिष्ठाहेतुस्समाख्या-भेदो निरूप्यते ॥

#### ॥ नामकरणावश्यकता प्रतिपादनम् ॥

उत्पन्नस्य तावन्नामकरणं शतपथेऽष्टम् तित्राह्मणे निरूपितम् । यथा---

"भूतानां प्रजापितस्संवत्सरमुषित रेतोऽसिञ्चत्। संवत्सरे कुमारोऽजायत। सोऽरोदीत्। तं प्रजापितरत्रवीत् कुमार किं रोदिषीः ति। सोऽत्रवीत्। अनपहत-पाप्मास्म्यनाहितनामा। नाम मे देहि पाप्मनोऽपहत्या इति। तं पुनः प्रजापित-रत्रवीदुद्रोऽसीति " इति।

नन्वेतेन चेतनानामेव नामकरणं पाप्तापहृतिनिमित्तमावश्यकमिति रूभ्यते। न पुनरचेतनानाम्॥

उच्यते—पाप्मापहितिर्हि प्रतिष्ठानिमित्तम् । न खळु पाप्मवतां प्रतिष्ठा नामेति । प्रतिष्ठाफलकं च नामकरणं चेतनेष्विवाऽचेतनेष्विप सूपपादम् । न्याय-शास्त्रादिकं हि समाख्यामेदेन व्यवस्थाप्यमानं विद्यास्थानेषु परिगणितं प्रतिष्ठितं भविष्यतीति युक्तं न्यायद्र्शनादिनामकरणम् । व्यपदिश्यन्ते ह्यप्रतिष्ठिता अनाम-धेयत्वेन बहुलं लोक इति ॥

किञ्च ! न्यायदर्शनादिव्यपदेशाऽधीनो ह्यासाकीनो न्यायदर्शनादिवस्तु-सत्तावगमः । तेन च तदुपादाने प्रवृत्तिः । यदि नामैव न स्यात् । कथं पुनर्वस्त्ववगमः । कथन्तरां च तदुपादानप्रवृत्तिरुपपद्येत । मास्तु प्रवृत्तिरिति-चेन्मैवम् । भवितव्यं हि प्रवृत्त्या शास्त्रसाफल्यसम्पादिकया । 'ज्ञानप्रधानानि हि

१. '' योऽश्वपादमुषि न्यायः प्रत्यभाद्भदतां वरम् । तस्य वात्स्यायन इदं भाष्यजातमः तयत्॥

शास्त्राणि प्रवृत्तपुरुपविशेषप्रमित्युत्पादनेनैव सफळजन्मानि भवन्ती'ति। यदकथयन् न्यायकन्द्रल्यां श्रीधराचार्यः "तस्याऽपवृत्तौ शास्त्रं कृतमकृतं स्या" दिति। अतौ नामकरणमावदयकमिति स्थितम्। नाम्नोऽयं महिमा यत्प्रतिष्ठाहेतुत्वं शास्त्रसाफल्य-सम्पादकत्व व्यवेति। तेन च न्यायदर्शनादिनामधेयनिरूपणमुपादेयं भवति॥

महिमान्तरञ्च नाम्ना<sup>१</sup>मान्नायप्रामाण्यपरिरक्षकत्व<sup>२</sup>फल**नियमोपपादक**त्वलक्ष-णमनुरुन्धाना मीमांसका नामधेयनिरूपणच्यापृता दरीदृश्यन्त इति ॥

॥ इति नामकरणावश्यकता प्रतिपादनम् ॥

### ॥ अक्षपादीयस्य शास्त्रत्वप्रतिपादनम् ॥

अक्षपादप्रणीतं ताबद्र्शनं शास्त्रमिति व्यवह्रियते \*स्कान्दकालिकाखण्डे गन्धर्वतन्त्रे नैपर्धायचरिते च। प्रमाणादितत्वानुशासकत्वादस्य शास्त्रत्वमुप-पद्यत एव ॥

टि-१नामध्यानि तावद्विधेयार्थपरिच्छेदकानि । नाम्नो विरहे विधेयाऽपरि-चिछत्तिः । विधेयापरिच्छितौ च विधेयानुष्ठानाऽयोगः । सति चाऽस्मिन् कार्थऽर्थे पुरुषप्रवर्तकतया प्रमाणमावं मेजुषां विधिवाक्यानामप्रामाण्यप्रसङ्गः । मुतरां विधिप्रवर्तकत्वादो किञ्चित्कुर्वाणस्य सतः प्रमाणमृतस्यार्थवादादेरिति कृष्याम्नायाप्रामाण्यं प्रसज्यते । अतो नाम्नामान्नायप्रामाण्यपरिरक्षकत्वरुक्षणो महिमाऽवद्यं स्वाकार्यः ।

रम्याद्वा कथि ब्रिहिवयाऽनुष्ठानम् । अथाऽपि फलाऽनुपपत्तिः सङ्कल्प-विशिष्टाऽनुष्ठानस्येव फलसम्पादकत्वात् । सङ्कल्पस्य च नामोपस्कत्वात् । स्याद्वा कथि ब्रिह्म पलम् । अथापि तिन्नयमाऽनुपपत्तिः । तत्तत्फलवाकयैः फलवैलक्षण्यस्य नामवेलक्षण्यनिवन्यनस्य प्रतिपादनात् । अतो नाम्नां फलनियमोपपादकत्वमपि महिमान्तरं सिद्धम् ॥ अत्रेदमववयम् । नाम्नां फलनियमोपपादकत्वं फलिवैलक्ष-ण्यसंपादनेन । यत्र विभिन्नसमान्वययोरिवशेषफल्रश्रवणम् । तत्रापि फलवैलक्षण्य-कल्पनेन कार्यकारणतावच्लेदकस्वरूपशिक्षणेन वा निर्वाहः करणीय इति ॥ न्या

त्येट

=या

वरु

∓यः

पाइ तथा

चर्।

नमि चिन धीट

Fi

<sup>ः</sup> निर्दिष्टेषु वचनेषु कतिचनाऽत्रवोदाहरिष्यन्ते । अपराणि च न्यायवार्तिकभृभि -कादो उपात्तानि द्रष्टव्यानि ।

#### ॥ अक्षपादीयस्य नामानि ॥

अक्षपादीयञ्च शास्त्रं (१) न्यायः (२) न्यायिक्तरः (३) न्यायदर्शनं(४) न्यायिवद्या (५) न्यायशास्त्रं (६) आन्वीक्षकी (७) तर्कविद्या (८) प्रमाणविद्ये-त्येवमादिभिस्समाख्याभेदैर्व्यविद्यमाणं प्रतिष्ठितं भवति महीतले।

- (१) तत्वशास्त्रं (२) हेतुविद्या (३) वादार्थ (४) फिक्किकशास्त्रमित्यिप न्यायस्य नामानि सन्तीति विद्याभूषण आह ॥
- (१) न्यायशब्देन निर्देशोऽस्य दर्शनस्यात्मोपनिषन्मु १ण्डकोपनिषचा इय-वल्क्यस्मृत्यादौ वरीवर्ति ॥
  - (२) न्यायविस्तरशब्देन च श्रीविष्णुपुराणादौ ॥
- (३) न्यायदर्शनशब्देन च नैषधीय, १७. सर्गे, ७५. श्लोकव्याख्यानेऽ-न्यत्र च बहुलम् ॥
  - (४) (५) (६) न्यायविद्यादिनामत्रयेण च न्यायप्रथमसूत्रभाष्ये ।
  - (६) आन्वीक्षकीशब्देन च मनुस्मृतौ महाभारते श्रीभागवतादौ च॥
  - (६) (७) आन्वीक्षकीतर्कविद्याशब्दाभ्यां च महाभारते मोक्षधर्मे ॥

न्यायशब्दपूर्वकस्तर्कशब्दश्च न्यायदर्शनविषयकः 'मीमांसा न्यायतर्कश्चो-पाङ्गः परिकीतिंता ' इति पुराणवचने 'तस्मात्साङ्गमधीत्य ब्रह्मलोके महीयते। तथा प्रतिपदमनुपदं छन्दो भाषा धर्मो मीमांसा न्यायतर्का इत्युपाङ्गानी 'ति चरणव्यूहियन्थे च निर्दिष्टः।

अत्र न्यायतर्कशब्दोत्तरविभक्तौ सन्दिद्यते । किं द्विवचनमाहोखिद्वहुवचनमिति । आद्ये तर्कशब्दो वैशेषिकदर्शनपरस्थात् । द्वितीये बहुवचनप्रयोजनं चिन्त्यम् ॥ पुराणवचने च षट्तर्कीसाधारणतर्कशब्दस्य न्यायशब्दविशेष्यत्वं सा-धीयः । केवलतर्कशब्दश्य न्यायदर्शनविषयस्स्कान्दकालिकाखण्डादौ प्रयुक्त इपलभ्यते ॥

१. १ सुण्डके, १ खण्डं, ५ वाक्यं न्यायशब्दघटितं, विषयवाक्यदीपिकायाम्मदृश्यत्वा दिसुणकाधिकरणविषयवाक्यव्याख्याने न्यायवार्तिकभूमिकायां २० पुटे, टिप्पण्यां च निर्दि-ष्टम् । परन्तुसयत्र पाठो भिद्यते ॥

(८) प्रमाणविद्यासमाख्याश्चाऽक्षपादीयस्याऽनुमन्वाते वाचस्पतिमिश्रो जन्तभङ्खः ॥

#### अक्षपादीयसमाख्याचरितम् ॥

र्यालमिदं प्रवन्धसमास्यानां, यस्प्रवन्धासाधारणविषयसंस्पर्शित्वं प्रणेर विशेषगोचरत्वञ्चेति ॥ ' असाधारण्येन व्यपदेशा भवन्तीति हि न्यायः।' निर्दि ष्टानि च नामानि न्यायासाधारणविषयसंस्पर्शीनि ।

### ॥ प्रमाणविद्यासमारूयोपपादनम् ॥

न्यायासाधारणविषयश्च प्रमाणानि ॥ यथोक्तं वाचस्पतिमिश्रैः 'श्यः पीतरा विद्याः प्रामाणिकमेवार्थमभिनिविद्यान्ते । तथाप्येतद्विद्याप्रतिपाद्यमेव प्रमाण द्युपजीव्य स्वे स्वे व्युत्पाद्येऽर्थतत्वे प्रवर्तन्ते । न तु प्रमाणाद्यपि व्युत्पादयन्ति' इति

अतोऽक्षपादीयस्य प्रमाणसंस्पिश नाम युज्यत एव । किञ्च, पदार्थोद्देशस् निर्देशप्राथन्यात्प्रमाणस्य न्यायप्रधानप्रमेयस्वं रुभ्यत इति प्रमाणसंस्पिश ना न्यायस्य सेत्स्यति । दृश्यते खन्नु रुोके सत्यप्यभिषेयबहुत्वे प्रधानप्रमेयसंस्पि नामकरणम् । यथा माघकविष्रणोतप्रवन्यस्य सत्यिप स्वप्रतिपाद्यरेवतक्रिणिर्याद्यः बहुत्वे प्रधानप्रमेयशिशुपारुवधावरुम्बनं नामकरणम् । यथावोत्तरमीमांसाया जीव् वियदादिप्रतिपादकत्वेऽपि प्रधानप्रमेय ब्रह्मसंस्पर्शि नामकरणमिति ।

## ॥ प्राथम्यस्य प्रधानताब्यवस्थापकत्वम् ॥ स्यादेव तदा प्रमाणसंस्पर्शि न्यायस्य नामकरणम् ।

यदि निर्देशप्राथम्यस्य प्रधानप्रमेयताव्यवस्थाकत्वम् । कथंपुनर्ज्ञेयं प्राथम्यस् प्रधानव्यवस्थापकत्वम् 🗇

किमत्र ज्ञेयं?। लोकानुभवसिद्धत्वात्। दृश्यते खल्ल प्रथमस्य प्राधान बहुलं लोके।

तमिमं लोकानुभवं जानन् जैमिनिऋषिरपि चोदनाप्राथम्यान्मुख्यत् प्रत्यपाद्यत् स्वीयं पूर्वमीमांसादर्शने ॥

१. विजयनगरसंस्कृतप्रन्यमाला मुद्रिततात्पर्यं टीकायाम् . ४७. पुटे ॥

'मुख्यं वा पूर्वचोदनाह्नोकवत्' (पूर्वमी, १२. अ २. पादे-२३) इति । अतः प्रमाणप्रथमोद्देशस्य प्रमाणगतप्रवेय प्राधान्यव्यवस्थापकत्वं साधीय एव ।

प्रमाणानि हि प्रमेयात्पूर्वं निर्दिश्यन्ते प्रमेयसाधकानि । इदमेव च प्रमा-णानां प्राधान्यं यत्प्रमेयनिर्वाहकत्वम् ।

॥ आन्वोक्षकयासमर्वशास्त्रोपकारकत्वविषादनम् ॥

किञ्च, प्रथमोद्देशस्य स्वविषयप्राधान्यव्यवस्थापकत्वं वात्स्यायनेनैव न्याय-प्रथमसूत्रभाष्ये प्रत्यगदि । यथा, 'सेयमान्वीक्षको न्यायविद्या प्रमाणादिभिः पदार्थेविभज्यमाना,

> पदोषस्तर्वविद्यानामुपायस्तर्वकर्मणाम् । आश्रयस्तर्वधर्माणां विद्योद्देशे प्रकीर्तिता ॥ ' इति ॥

'आन्वीक्षकी त्रयी वार्ता दण्डनीतिश्च शाश्वती' इति विद्यावि-भागे त्रय्यादिपूर्वत्वेनान्वोक्षकोनिर्देशहेतुस्सकलविद्यार्थप्रकाशकत्वसकलविद्यार्थप्रका-शम्लसकलित्यानुष्ठानौपयिकत्वलक्षणमान्वीक्षक्याः प्राधान्यमिति ह्यल प्रति-पाद्यते॥

आन्वोक्षकीप्रतिपायं प्रमाणायुपजोव्याभिमतार्थव्यवस्थापकःवाच्छास्नान्तरा-णामान्वीक्षक्यास्सर्वशस्त्रोपकारकत्वं अत्र प्रतिपाद्यमानञ्च शब्दसाधुत्वान्वाख्यानपरस्य पाणिनीयस्येव साधीय एव । सर्वशास्त्रोपकारकत्वप्रकार आन्वीक्षक्यास्तात्पर्यटीका-दावनुसन्वेयः। कोटिल्यश्च स्वीयंऽर्थशास्त्रे आन्वीक्षक्या लोकयालानिर्वाहकत्वं प्रत्य-पादयदिति ।

अतः प्रथमनिर्दिष्टस्य प्रमाणस्य प्राधान्यं संपद्यत एव ।

॥ इति प्राथम्यस्य प्रधानताव्यवस्थापकत्वम् ॥

न्यायप्रधानप्रतिपाद्यत्वान्न्यायासाधारण्याच प्रमाणानां तत्संस्पर्धि नाम न्यायस्य साधीय एव ।

भट्टजयन्तश्च न्यायमञ्जर्यो 'ननु वेदप्रामाण्यनिर्णयप्रयोजनश्चेन्न्यायविस्तरः । इतमनेन । मीमांसात एव तत्सिद्धेः । तल द्वर्थविचारवत्प्रामाण्यविचारोऽपि कृत-व ॥ सत्यम् । स त्वानुषिक्तिकः। मुरुयस्त्वर्थविचार एव । पृथक् प्रस्थाना हीमा विद्याः । सा च वाक्यार्थविद्या । न भमाणविद्या ' इति अन्थेन मीमांसायाः भमाणविद्यात्वं प्रतिक्षिपचान्वीक्षकयाः प्रमाणविद्यासमाख्यां मनुते ॥

॥ इति प्रमाणविद्यासमाख्योपपादनम् ॥

ः अन्वीक्षकपाढि सनारुपाश्चानुमानस्थण प्रमाणावस्यनाः ॥

ननु प्रमाणविशेषोपरक्तसमाख्यामेदे न्यायस्य स्वीकियमाणे प्रत्यक्षादि-प्रमाणविशेषोपरक्तनामान्यपि स्वीकार्याणि स्युः। सत्यम्। ततः किम्?। तानि कृतो न निर्दिश्यन्ते। नामान्तरवत्तान्यपि हि निर्देष्टव्यानि॥ नेति ब्रूमः। व्यव-द्वियमाणान्येव हि नामान्युपपादनोयानि। नत्वनारूढव्यवहारपथानि। निर्देशश्चोप-पादनार्थे इति॥

किञ्च, वर्तमानविषयं प्रत्यक्षम् । त्रैकाल्यविषयावनुमानागमौ । तत्र शट्यप्रमाणस्य प्रवक्तुपुरुषापेक्षा बहुलमुग्लभ्यते । अनुमानस्य चाऽनुमानुबुद्धि-मात्रापेक्षा । अतः प्रमाणविशेषोपरक्तं नाम निश्पेक्षप्रवृत्तिमत् त्रैकाल्यविषयानुमा-नावलम्बनं सार्थायः ॥

वस्तुतस्तु प्रसक्षादिनिरूपकस्थाप्यस्य सपरिकरानुमाननिरूपणे वितत-व्यापारस्थानुमानीपरक्तं नाम साथीय इति सारम् ॥

## ॥ आन्वीक्षकीसमाख्योपपादनम् ॥

आन्वीक्षकीसमास्या चाऽक्षपादीयस्यान्वीक्षाशिव्दतानुमाननिरूपकस्य सम्प-त्स्यत एव । उपपादितञ्चैतत् 'श्रत्यक्षागम श्रितमनुमानं साऽन्वीक्षा । तथा प्रवर्तत इत्यान्वीक्षकी न्यायविद्या न्यायशास्त्र'मिति न्यायायसूत्रभाष्ये । आत्ममनननिरूपणप्रवृत्तं वाऽक्षपाददर्शनमान्वीक्षकीव्यपदेशभागिति सुवचम् । श्रवणानन्तरभाविनो मननस्यान्वीक्षात्वोपपत्तेरिति ॥

## ॥ न्यायदर्शनादिसमाख्योपपादनम् ॥

भट्टजयनोन न्यायमञ्जर्यो ' तर्कशब्देन न्यायविस्तरशब्देन चैतदेव शास्त्र-मुच्यते । न्यायलकोऽनुमानं सोऽस्मिन्नेव व्युत्पायते ' इति स्रन्थेनानुमाननिरूप-कस्याक्षरादीयदर्शन-यानुगानवाचिन्यायतकोदिसमाख्योपपादिता ।

१. प्रसक्षागमाश्रितत्वचाऽनुमानस्य पालक्षिको शान्दौ वा व्याप्तिप्रमितिसुपजीव्य प्रवर्तमानत्वं प्रसक्षायवाधिनवित्रयस्यं वृति बोध्यम् !

परानुमितिप्रयोजकस्य प्रतिज्ञाद्यवयद्यपञ्चकसमुद्यायस्य न्यायशिव्दितस्य पृविचित्तराङ्गकलापसहितस्य प्रतिपादकमक्षपादीयदर्शनं न्यायादिसमाख्यामश्नुत इत्यपि सुवचम् ॥

अनुमानस्य प्रतिज्ञाद्यवयवपञ्चकसमुदायस्य च न्यायशब्दवाच्यत्वं तात्पर्य-टीकायां प्रत्यगद्यद्वाचस्पतिमिश्रः, 'पञ्चरूपश्चतूरूपो वा हेतुन्यायः। प्रतिज्ञाद्यवयव-पञ्चकसमुदायो वा। नीयते विवक्षितार्थसिद्धिरनेनेति न्याय इती'ति॥

प्रतिज्ञाद्यवयवेव प्रमाणाभिष्वङ्गं न्यायाद्यसूत्रे १भाषमाणश्च वात्स्यायनः प्रधानप्रमेयप्रमाणनिरूपणप्रवणस्य शास्त्रस्य न्यायादिसमारुयोपपत्ति ज्ञापयति ।

अहोदं बोध्यम् । यथा प्रमाणनिरूपणप्रवणस्याक्षगदोयदर्शनस्य प्रमाण-चिद्ये ति नाम । प्रमाणपरिवृद्धानुमानगोचराणि च नामानि संभवन्ति । एवमेकार्थे मितिपादनसमर्थनिखिलप्रमाणगर्भप्रतिज्ञाववयवपञ्चकसमुद्दायात्मकन्यायावलम्बनमपि नाम \*साधीय एव ।

### \* ॥ अञ्जपादीयसमाख्यानामनुगतविषयत्वव्रतिपादनम् ॥

टि—अत्रायं निःकषेः। प्रामाण्यविशिष्टविषयताकमक्षपादीयस्य विषयोपरकं नाम । प्रामाण्यवैशिष्ट्यञ्च स्वावच्छित्रस्य स्वावच्छित्रविभाजकद्वितीयावच्छित्रः व स्वावच्छित्रविभाजकद्वितीयावच्छित्रः व स्वावचिष्ठत्रविभाजकद्वितीयावच्छित्रः व स्वावचिष्ठत्रविशिष्टचतुष्टयत्वविशिष्टत्वान्यतमसम्बन्धेन । आद्यसम्बन्धः प्रमाणविद्यासमान्द्यासङ्गाहकः। द्वितीय आन्वीक्षक्यादिसमाख्यासङ्गाहकः। तृतीयो न्यायन्दर्भनादिसमाख्यासङ्गाहकः। तृतीयसम्बन्धयटकस्ववैशिष्ट्यञ्च स्वन्याप्यत्वसम्बन्धेन ॥

चतुष्टयत्वविशिष्टत्वच्च स्वाश्रयतादातम्य पञ्चम्यन्तत्वविशिष्टस्वाश्रयविषय-चोधकत्वसाश्रय प्रयोज्यत्व स्वाश्रयप्रयोज्यतथाश्वव्दघटितत्व स्वावच्छित्वगतैकार्थः मि तिपादनसामर्थ्योपपादकत्वान्यतमसम्बन्धेन स्वविशिष्टसमुदायवृत्ति तादशसमुदाय-त्विचिष्ठन्यृनवृत्तित्वानिरूपक तादशसमुदायत्वाश्रय प्रतिज्ञायव्यविद्वितोत्तरत्व शुन्य-हेत्वादिगत समुदायत्वान्यसमुदायत्वावच्छित्रत्वसंवन्धेन । चतुष्टयत्ववैशिष्ट्यनिया-

१. ''तेषु प्रमाणसमवायः । आगमः प्रतिज्ञा । हेतुरतुमानम् । उदाहरण प्रत्यक्षम् । उपन्य उपमानम् । प्रवेषामेकार्थप्रतिपादन सामर्थ्यप्रदर्शनं निगमन''मिति न्यायभाष्यप्रदश्चिम् सन्ध्यम् ॥

'सोऽयं परमो न्यायः। एतेन वाद्जलपवितण्डाः प्रवर्तन्ते। नार न्यथा। तदाश्रया च तत्वव्यवस्थे'ति न्यायायसूत्रभाष्ये प्रतिपाद्यमानञ्च न्या विवतिपत्रपुरुषप्रत्यायकत्वजकललेकयात्रानिर्वाहकत्वलक्षण प्राधान्यं अक्षपादी न्यायद्शीनादित्यमाच्यासन्भवसुगोद्धलयति। इति।

॥ इस्रक्षपादीयसनास्या चरितम् ॥ ॥ असक्षपादीयनामनिक्षपणम् ॥

## ॥ यायदर्शनप्राशस्त्यनिरूपणम्॥

उपगदितानि न्यायदशैनस्य नामानि । अथ तस्य प्राशस्त्यं निरूष् प्रमागप्रमानृविशेषपरिप्रहिनिक्षमणेन तावत् न्यायस्य प्राशस्त्यं प्रतिपादितं भव प्रशस्ता अर्थविशेषाः प्रमाणैः प्रमानृभिश्च परिगृबन्त इति प्रमाणप्रमानृविशेषपा एयादौ निरूप्यते ।

## ॥ न्यायस्य प्रमाणप्रनातृविशेषपरिग्रहनिरूपणन् ॥

तत्र शास्त्रस्य प्रमातृपरिग्रहम्ततः प्रमातृपणीतप्रवन्धेष्वभ्यहितत्वेन प्रतिष लक्षणदशक्ष्यावगनः । न ह्यस्मानिर्वन्वाद्यः प्रमातारस्साक्षात्त्रियन्ते । येन प्र रान्तेन्ण तदोवपरिग्रह्विशेषोऽवागामेष्यतः । प्रमाणपरिग्रहश्च शास्त्रस्य प्रमाण् स्यहितस्यन प्रतिसद्न लक्षण एव इति प्रमाणप्रतिपादने व्याप्रियते ॥

पनाणैः प्रायस्त्यमतिपादनञ्च शब्दतोऽर्थतो वेति विभागोऽवगन्तव्यः। 'तत्रोपनिषदं तात परिशेषं तु पार्थिव ।

मकलन्यत्ययदकन्यवैशिष्ट्यतियामकसम्बन्धपञ्चकञ्च प्रतिज्ञाद्यवयवपञ्चकसङ्क कन् । यथा प्रतिज्ञा तायच्छव्यत्रमाणस्या । अतः प्रथमनंबन्धोपपादनसम्भान्याम् । व्यातिज्ञानस्वभाननिवयिष्ठिङ्ग प्रतिपादकत्वविशिष्ट पञ्चम्यन्तत्या वाक्यस्य द्वितं व्यतन्वन्यो।पतिः । महानसादो साध्यहेत्योस्सहचारप्रहेण प्रत्यक्ष प्रशितां व्यति स्माननुदाहरणवाक्यं प्रशुक्त इति प्रत्यक्षप्रयोज्यत्यमुदाहरण्याम् । प्रव सम्बन्धानतस्वङ्गननप्रकार कद्यः । प्रमाणन्यायान्यतरत्वेन वाङक्ष द्वि समान्यविषयाणामनुगमः करणीय इति दिक् ।

॥ इञ्च । दीव नमान्यानामन्तरिक्तवप्रतिपादनम् ॥

'मथ्नामि मनसा तात दृष्ट्वा चान्वीक्षकीं पराम्॥' इति महाभारतगत-मोक्षधर्मवचनं परशब्देनैवाभ्यर्हितत्वं आन्वीक्षकोश्चित्रतस्य न्यायदर्शनस्य प्रति-पादयति॥ अत्र च प्रतिपाद्यमानमभ्यर्हितत्वं न्यायस्य श्रौतार्थनिर्णयसहकारित्व-रुक्षणगुणकृतं मन्तन्यम्॥

आन्वीक्षकीशव्दान्वयश्च न्यायदर्शनस्य,

- ' आन्वीक्षकी दण्डनीतिस्तर्कविद्यार्थशास्त्रयोः ' इत्यमरकोशेनावगम्यते ।' अभ्यहितत्वाक्षेपश्च न्यायस्य कचिदभ्यहिणीयमीमांसादिसहपाठात् ॥ यथा
- (१) 'न्यायो मीमांसा धर्मशास्त्राणी'त्यात्मोपनिषदि, २. खण्डे ॥
- (२) कचिच वेदादितुल्यं विद्यास्थानत्वेन परिगणनात् । यथा, 'पुराणन्यायमीमांसाधर्मशास्त्राङ्गमिश्रिताः । वेदास्स्थानानि विद्यानां धर्मस्य च चतुर्दश् ॥' इति याच्यकल्क्यस्मृतौ प्रथमाध्याये तृतीयश्लोके, 'अङ्गानि वेदाश्रात्वारो मीमांसा न्यायविस्तरः । पुराणं धर्मशास्त्रञ्च विद्या ह्येताश्चतुर्दश्॥' इति

श्रीविप्णुपुराणे तृतीयांशे षष्ठाध्याये च ।

उपपाद्यंश्च भट्ट जयन्तो न्यायमञ्जर्यो विद्यास्थानत्वं 'विद्यास्थानत्वं नाम चतुर्दशानां शास्त्राणां पुरुषार्थसाधनज्ञानोपायत्वमेवोच्यते । वेदनं विद्या तच न घटादिवेदनम् । अपि तु पुरुषार्थसाधनवेदनम् । विद्यायास्स्थानमाश्रय उपाय इत्यर्थः तच पुरुषार्थसाधनज्ञानोपायत्वं कस्यचिः साक्षात्कारेण । कस्यचिदुपायद्वारेणे'ति प्रनथेन प्रत्यगाद्यस्सकलविद्याप्रतिष्ठामूलेनाम्नायप्रामाण्यत्यवस्थापनेन न्यायदर्शनस्य विद्यास्थानत्वम् ॥ यथाः,

'श्न्यायविस्तरसतु मूलस्तम्भमूतस्पर्वविद्यानाम्। वेद्यामाण्यहेतुत्वात्। वेदेषु हि तार्किकरचितकुतकविद्धावितप्रामाण्येषु शिथिलितास्थाः कथमिव बहुवित्त-व्ययायाससाध्यं वेदार्थानुष्ठानमाद्रियरन् सायवः। किं वा तदानीं खामिनि परिम्लाने

विजयनगर संस्कृत अन्यमालामुद्रित न्यायभक्जर्या ३, ४ पुरुषोद्रेरव्यम् ॥

तदनुयायिना मीमांसादिविद्यास्थानपरिजनेन कृत्यम् । तस्मादशेषदुष्टतकोपमर्दद्वार-कद्वतरवेदप्रामाण्यप्रत्ययाधायि न्यायोपदेशक्षममक्षपादोपदिष्टमिदं न्यायविस्तराख्यं शास्त्रं प्रतिष्ठाननिवन्धनभिति पदं विद्यास्थान 'मिति ।

कैवल्यलक्षणपुरुषार्थसाधनज्ञानोपायस्य च न्यायस्य निरुक्तमभ्यर्हितत्वं सम्भवत्येव । इदञ्च वैशेषिकस्यापि समानं तस्यापि देहादिविलक्षणात्मस्वरूप-निरूपकत्वात् ।

ननु कथन्ति विद्यास्थाने वैशेषिकं तन्त्रं न परिगणितम्?। न्यायशेष-त्वादेव । प्रधानस्येव परिगण्यत्वाच ॥ युज्यत एवाझायप्रामाण्यसायकमाप्तोक्तत्वहेतुं न्यायद्शननिर्दिष्टमुपपादयतो वैशेषिकदर्शनस्य न्यायदर्शनशेषत्वम् ॥

१उपपादितञ्च न्यायमञ्जर्या महजयन्तेन विद्यास्थानेषु न्यायदर्शनमेव परि-गणितमिति । यथा,

> 'तानीमानि चतुर्दश विद्यास्थानानीत्याचअने । यथोक्तम् । पुराणतर्कमीमांसाधर्मशास्त्राङ्गमिश्रिताः । वेदास्थानानि विद्यानां धर्मस्य च चतुर्देश ॥ इति ।

अन्यत्राऽप्युक्तम्।

अङ्गानि वेदाश्चत्वारो मीमांसा न्यायविस्तरः । पुराणं धर्मशास्त्रञ्च विद्यास्त्रेताश्चतुर्दश ॥ इति ।

पूर्वत्र तर्कशब्देनोपात्तम् । अन्यत्र च न्यायविस्तरशब्देनैतदेव शास्त्र मुच्यते । न्यायस्तर्कोऽनुमानं सोऽस्मिन्नेव व्युत्पाद्यत इति । साङ्घ्याईतान् तावत् क्षपणकानां कीदृशमनुमानोगदेशकौशलम् । कियदेव तत्तर्केण वेदप्रामाण् रक्ष्यत इति नासाविद् गणनार्हः । बौद्धास्तु यद्यप्यनुमानमार्गावगादृनोद्धुरां कन्धरं मुद्रहन्ति । तथाऽपि वेदविरुद्धत्वात्तर्कस्य तदीयस्य कथं वेदादिविद्यास्थानस्य मध्यातः । अनुमानकौशलमपि कीदृशं शाक्यानामिति पदे पदे दर्शयिष्यामः। चाव कस्तु वराकः प्रतिक्षेत्रत्य एव । कः क्षुद्रतर्कस्य तदोयस्यहं गणनावसरः । वैरं

१. बिजयनगरसंस्कृतप्रम्थलाल मालामुद्रितन्यायमञ्जर्या ३. ४. पुटयोर्द्रप्टन्यम् ॥

षिकाः पुनरसादनुयायिन एवेत्येवं जनतासु प्रसिद्धायामपि षट्तक्यामिदमेव तर्क-न्यायविस्तरशब्दाभ्यां शास्त्रमुक्त ' मिति ।

(३) किच्च श्रौतार्थनिर्णयसहकारित्वप्रतिपादनात् । यथा— 'आर्षं धर्मोपदेशश्च वेदशास्त्राविरोधिना । यस्तर्केणानुसन्धते स धर्म वेद नेतरः ॥' इति मनुस्मृतौ ११ अध्याये १०६ श्लोके॥

ययप्यत्र तर्कशब्दः प्रमाणानुम्राहकप्रसङ्गपरः प्रतीयने । अथापि १त।ह-शतर्कस्यास्मिन्नेव शास्त्रे व्युत्पादनान्निरुक्तशास्त्रेऽपि निरुक्तवचनस्य तात्पर्ये सम्भवत्येव ।

'तत्रोपनिषदं' मित्त्यादिवचनान्तरैकार्थ्याच निरुक्तवचनस्यान्वीक्षकी-शव्दितन्यायदर्शनपरत्वमवसीयते। अतो न्यायदर्शनस्य निरुक्तवचनावगम्यमान-मभ्यर्हितत्वं सेत्स्यत्येव॥

### ॥ न्यायद्र्शनस्यात्मविद्यात्वनिरूपणम् ॥

(४) किचिचात्मविद्यायास्सत्या भगवदवतारोक्तत्वप्रतिपादनत् । यथा— 'षष्ठे अत्रेरपत्यत्वं वृतः प्राप्तोऽनस्यया । आन्वीक्षकीमलकीय प्रह्वादादिभ्य अचिवान् ॥' इति श्रीभागवते प्रथमस्कन्ये तृतीयाध्याये एकादशस्त्रोके ।

अत्र तावत् षष्ठेन भगवदवतारेणाऽत्रेरपत्येनाऽनस्यागर्भसम्भूतेनाऽन्वीक्षकी-विद्या प्रह्लादादिभ्य उपदिष्टेति प्रतिपाद्यते। 'आन्वीक्षकीमध्यात्मविद्या'मिति वीरराघवीयव्याख्यानेन चान्वीक्षक्या अध्यात्मविद्यात्वरूपविशेषप्रतिपत्तिः। न चेय-

### ॥ १. तकविद्यासमाख्याविषयनिरूपणम् ॥

टि—अत्रेदं विभावनीयम् । प्रसङ्गलक्षणतर्कनिरूपकस्याऽपि गौतमतन्त्रस्या-ऽनुमान प्रमाणनिरूपकत्वनिवन्धन एव तर्कविद्यादिसमाख्यायोगः । साधारणेऽप्य-साधारण्यं प्रसङ्गानुमानयोः प्राधान्यस्य प्रमाणविश्रान्तत्वेन प्रमाणोपरक्तनाञ्च एव साधीयस्त्वात् । प्रमाणाधीनप्रमितौ किञ्चित्कुर्वाणस्य सतस्सत्ताभाजस्तकस्य च प्रमाणपारार्थ्येनावस्थानादिति ॥ A 130 65

one of the

मान्वीक्षकी गौतमदर्शनादन्यैवेति वाच्यम्। गौतमदर्शनेतरान्वीक्षकीशब्दितदर्शन-सद्भावे प्रमाणाभावात्। भावे वाऽविशेषितसाधारणसमारूयाबलसिद्धगौतमदर्शन-विषयत्वस्याऽनपोद्यत्वात्॥

अनादिकालप्रवृत्तायाश्च न्यायिवद्याया अक्षपादेन सूत्रितत्वं भगवदतारेण दत्तात्रेयेण प्रह्लादादिभ्य उपदिष्टत्वञ्च सम्भवत्येव ।

अतो न्यायदर्शनस्य निरुक्तवचनावगतमभ्यहितत्वं साधीय एव। एतेन न्यायवार्तिकभूमिकायां ४३–४४. पुटयोः प्रतिपादितं आन्वीक्षकीद्वैविध्याभ्युप-गमनिबन्धनमक्षपादीयस्य निरुक्तवचनाविषयत्वं निरस्तम्। भगवदवतारस्यैव न्याय-दर्शनप्रतिपाद्यमानदेहादिविरुक्षणात्मखरूपोपदेष्ट्रत्वसम्भवात्। निरोश्वरसाङ्ख्यप्रवर्तक-त्ववत्। किञ्च

' त्रैविद्येभ्यस्त्रयीं विद्यां दण्डनीतित्र शाश्वतीम्। आन्वीक्षकीश्चात्मविद्यां वार्तारम्भांश्च लोकतः॥'

इति (मनुस्मृतौ ७. अध्याये—४३. श्लोकः) मनुवचनं आन्वोक्षकीशिव्द-तस्य न्यायदर्शनस्यात्मविद्यात्वं स्पष्टमेव प्रतिपादयति॥

'आत्मवेदनशीळत्वादन्वीक्षणपराथवा ' इति (देवीपुराणे ४५. अध्याये) देवीपुराणीयान्वीक्षकीशब्दनिर्वचनेनाऽपि आन्वोक्षकीशब्दितस्य न्यायदर्शनस्या-त्मविद्यात्वं शक्यावगमम्॥ आत्मवेदनशीळत्वञ्च न्यायस्य पदार्थोदेशसूत्रद्वितीयनि-दिष्टप्रमेयस्करपविमजनपरेणात्मतदनुवन्धिनः प्रमेयत्वेन निर्दिशता सूत्रेणावगम्यते॥

'तस्याः पृथक्त्रस्थानास्संशयादयः पदार्थाः। तेषां पृथक् वचनमन्तरेणा-ध्यात्मविद्यामात्रमियं स्या'दिति प्रथमस्त्रे भाषमाणो वात्स्यायनोऽपि न्यायदर्शन-स्यात्मविद्यात्वं मनुते । तस्मात्सिद्धं न्यायदर्शनस्यात्मविद्यात्वम् ॥

आत्मविद्यात्वनिबन्धनञ्चाभ्य१हितत्वं वैशेषिकस्याप्यात्मनिरूपकस्य सा-धीय एव । उपपादियिष्यते च न्यायवैशेषिकयोरात्मनिरूपणैकमत्यं तयोः पौर्वापर्य-निरूपणे ।

॥ इति न्यायदर्शनस्यात्मविद्यात्वनिरूपणम् ॥

१. इदबाऽभ्यहितत्वं आस्तिकदर्शनत्वलक्षणं मन्तव्यम् । नास्तिका हि प्रवन्थारी न देहादिविलक्षणमात्मतत्वं स्वीये प्रबन्धे निरूपयन्तीति ॥

तदेवमुपादेयतमभीमांसादिसहपाठाद्विद्यास्थानत्वेन परिगणनाच्छ्रोतार्थनि-र्णयसहकारित्वादात्मविद्यात्वाच न्यायदर्शनस्याभ्यर्हितत्वं प्रतिपादितम् । अनेने-श्वरमनुपराश्चरपाराशर्यं शुकत्रह्मयाश्यवल्क्यादिप्रमातृपरिग्रहश्च प्रतिपादितो भवति ॥

ये पुनरपौरुषेयत्वं वेदानामामनन्ति । तेषामपि मतेन न्यायस्य मीमांसादि सहपठितस्याभ्यर्हितत्वं सेत्स्यत्येव । इदमेव न्यायस्य प्राशस्त्यं बळवदनिष्टाननु-बन्धित्वरूपं यदभ्यर्हितत्वम् ॥

॥ इति न्यायदर्शनस्य प्रमाणप्रमातृविशेषपरिप्रहःनिरूपणम् ॥

॥ अथ न्यायनिन्दाप्रतिपादकवचनाऽविरोधसमर्थनम् ॥

ननु न्यायशास्त्रस्य प्राशस्त्यं श्रुत्यादिभिरुपपादितं न सम्भवति । कचित्र-माणे निन्दाया अपि प्रतिपादनात् । यथा

> ' गोतन स्स्वेन तर्केण खण्डयंस्तत्र तत्र हि । शप्तोऽथ मुनिभिस्तत्र शार्गार्छी योनिमृच्छति॥'

इति स्कान्दकालिकाखण्डे सप्तदशाध्यायवचने॥

' अहमासं पण्डितको हैतुको वेदनिन्दकः । आन्वीक्षकीं तर्कविद्यामनुरक्तो निर्श्विकाम् ॥ इत्यारभ्य आकोष्टा चाऽतिवक्ता च ब्रह्मयज्ञेषु वे द्विजान् । यस्येयं फलनिष्पत्तिरुश्रगालत्वं मम द्विज ॥ '

इति महाभारते मोक्षधर्मे कश्यपेन्द्रसंवादे।

'गोतमशोक्तशास्त्रार्थनिरतास्सर्व एव हि । शार्गार्छी योनिमापन्ना स्सन्दिग्धा स्सर्वेकर्मसु ॥ '

इति गन्धर्वतन्त्रवचने च।

अत्र किल न्यायशास्त्राऽनुरागिणस्स्रगालयोनित्वप्रतिपादनाच्छृगालयोनि जनिसंपादकन्यायनिन्दाऽवराम्यते ॥ निन्दा नामाऽप्राशस्यं बलवदनिष्टानुबन्धि-त्वरूपम् । बलवदनिष्टानुबन्धिःवतदभावयोश्च विरोध एवेति चेत् ।

अत्र ब्रूमः । न्यायशास्त्रस्य तावच्छ्रौतार्थनिर्णयसहकारित्वं 'आर्ष'नित्यादि मानवीयवचनेन 'तत्रोगनि गद'मित्यादिमोक्षधमीवचनेन चाऽवगम्यने । आत्यन्ति- कितन्दापरत्वे च निरुक्तवचनानां स्वीकियमाणे न्यायशकलस्याऽप्यनुपादेयताप्रसङ्केन् श्रोतार्थनिर्णयं न्यायसहकारवादो विरुद्ध एव स्यात् । अतस्तदविरोधेनैतेषामर्थनिश्चय कार्यः ॥ तथाहि । न्यायशास्त्रस्य तावच्छुत्यविरुद्धार्थे प्रमाणमावः । स्मृतित्वात् तैस्तैर्महिर्षिभिस्त्वयोगमहिमसाक्षात्कृताऽर्थतत्वैस्समृत्वा स्मृत्वा तं तम्थे प्रन्थान प्रणयनाद्धि स्मृतित्वं तेषाम् । इदश्चाऽक्षपादीयस्याऽपि समानम् । इयांस्तु विशेषः आञ्चायपूर्वभागोपवृहणेप्वेव स्मृतिव्यपदेशभृमेति । सर्वासाञ्च स्मृतीनां श्रुत्यविरुद्धाः प्रमाणमावः पूर्वनीमांसादर्शने स्मृतिपादे निरूपितः। अतो न्यायस्यापि श्रुत्यविरुद्धार्थे प्रामाण्यं साधीय एव ।

तस्माच्छुत्यविरुद्धार्थप्रतिपादकन्यायप्राशस्त्यपराणि न्यायप्राशस्त्यवचनानि श्रुत्यननुरोधिन्यायाप्राशस्त्यपराणि न्यायाप्राशस्त्यवचनानोति न किञ्चिदपहीनम्

स्याद्वा न्यायशास्त्रस्य प्राशस्त्यमप्राशस्त्यन्न विनियोगपृथक्तवात् । न्यायदर्शे प्रतिपाद्यो हि न्यायरश्रुत्यविरुद्धार्थे श्रुतिविरुद्धार्थे च साधारणः। तत्र न्यायदर्शे नाधीनन्यायादिप्रतिपत्तिमान् पुमान् न्यायानुगृहीताभिरश्रुतिभिर्थे निश्चिन्वानो निः यसाय कल्पते । यस्तु पुमान् न्यायशास्त्रप्रतिपन्नन्यायमात्रेण श्रुतिपथमननुरं न्धानेनार्थं निश्चिनोति । स पापाचरणाय भवतीति ।

न्यायप्राशस्त्याप्राशस्त्यवचनानि च निरुक्तार्थनात्पर्यकाण्येव। तत्र केवल तर्काभ्यासनिरतस्य पुंसदश्याालयोनिजनिमतो भाषणं कद्यपेन्द्रसंवादे। तत्र चान्वो क्षकीशिव्दतायास्तर्कविद्यायादश्रुत्यननुरोधनिबन्धनं नैरर्थक्यं प्रतिपाद्यते श्रुतिसह कारिण्याश्चास्यादश्रुत्यनुग्रहिवरहे नैरर्थक्यमेव साधीय इति युक्तं केवलतर्कपरत् निरुक्तवचनस्य। मोक्षधर्मगतश्रुतिसहकारप्रतिपादकवचनान्तरिवरोधाच निरुक्तवच नस्यान्वीक्षकीसामान्यपरत्वं न सम्भवति।

एतद्वंचनप्रतिपाद्यमानञ्चाकोशातिवाद्फलं शृगालयोनिजन्म केवलतकं भ्यासम्लिमिति खतन्त्रतर्काभ्यासिनां शृगालयोनिजनिर्भवत्येव।

एतेन न्यायवार्तिकम्मिकायाम् ४४, ४५. पुटयोः, 'श्रुगालयोनिजनेर कोशातिवादमात्रफललमेव । तर्कविद्यापाठफलले 'आकोष्टे'त्यादिस्रोकवैयण्यप्रस् ङ्गा'दिति प्रतिपादितं निरस्तम् । शृगालयोनिजनिफलाकोशाऽतिवादप्रयोजकस्वतन्त्र तर्काभ्यासस्य शृगालयोनिजनिप्रयोजकत्वोपपत्तेः । गन्धर्वतन्त्रवचनमपि स्वतन्त्रतर्कनिषयम् । उक्तञ्च न्यायवार्तिकभूमिकायां 'गोतमप्रोक्ते'त्यादिवचनन्याख्यानावसरे 'शास्त्रान्तरन्यावृत्तिस्तु निपातेन न्यज्यते ' इति ।

स्कान्दकालिकाखण्डसप्तद्शाऽध्यायगतेन च

' पुनश्चाऽनुगृहीतोऽसौ श्रुतिसिद्धान्ततर्कतः । सर्वछोकोपकाराय तव शास्त्रं भविष्यति ॥ ' इति

उपरितनवचनेन श्रुत्यनुरोधितर्कप्रतिपादकस्य गौतमदर्शनस्योपादेयत्वमव-गम्यते।

अत एव न्यायदर्शनस्योपाङ्गेषु परिगणनमपि संभवति । साक्षात्परमारया वा वैदिक्यामर्थप्रतिपत्तौ किञ्चित्कुर्वाणस्यैव वेदाङ्गत्वसम्भवात् । 'नाकिञ्चित्कुर्व-त्तरशेषत्व'मिति न्यायात् ॥ तस्माच्छ्रोतार्थनिर्णयसहकारिणो न्यायदर्शनस्य प्राशस्त्यं सम्भवत्येव ॥

॥ इति न्यायनिन्दायतिपादकवचनाऽविरोधसमर्थनम् ॥

न्यायदर्शनपाशस्त्यनिरूपणेन च न्यायस्यात्ममननसम्पादकतया निश्चेयस-प्रयोजकत्वरुक्षणस्त्रभावविशेषोऽवगम्यते। श्रोतार्थविचारशेषतयाऽध्येतव्यत्वरुक्षणश्च। व्यपदिश्यते खळु न्यायाऽनध्येतृभिरधीयमानो वेदान्तोऽन्यायवेदान्त इति।

> ' अक्षपादप्रणीते च काणादे सङ्घयोगयोः । त्याज्यस्श्रुतिविरुद्धोंऽश स्श्रुत्येकशरणेद्विजैः ॥ जैमिनीये च वैयासे विरुद्धांशो न कश्चन । श्रुत्या वेदार्थविज्ञाने श्रुतिपारं गतौ हि तौ ॥ ' इति

१पराशरोपपुराणवचनं च षड्दर्शन्यां श्रुतिविरुद्धार्थप्रतिपादकन्यायादेस्स-तन्त्रोपादेयतां प्रतिक्षिपति ।

नच वेदविरुद्धार्थपतिपादक यायस्य वेदार्थनिर्णयसहकारवादो विरुद्ध एव

१. साङ्ख्यभाष्यभूभिकायां विज्ञानभिक्षुणोपात्तिमेदं वचन्म् ॥

स्यादिति वाच्यम् । वेदविरुद्धार्थप्रतिपादकस्यापि न्यायदर्शनस्याधीयमानस्याऽधं तृबुद्धिवैशयसम्पादकतया वेदार्थनिर्णयसहकारित्वोपपत्तेः ॥

एतेन न्यायवर्तिकभूमिकायाम्, ४४. पुटे प्रतिपादितं न्यायप्राशस्त्यप्रति पादकप्रमाणविरोवान्निरुक्तपराशरोपपुराणवचनाप्रामाण्यं निरस्तं वेदितव्यम् ॥

न्यायवर्तिकभूमिकाकृतां पराशरोपपुराणवचनाप्रामाण्यप्रतिपादनं न्याय दर्शनेऽत्यादरिनवन्धनमिति च। अत एव न्यायवैशेषिकयोस्तामसत्वप्रतिपादव पाद्मवचनं प्रमाणं साङ्ख्यभाष्यभूमिकानिदिष्टं नोपात्तमि । तदि न्यायस्य स्वतन्त्रोपादेयतामेव प्रतिक्षिपति । न पुनश्श्रौतार्थनिर्णयशेषतयोपादेयतामिति । कश्चिद्दोषः ॥

यतु विद्याभूषणेन 'अपिरमहाचाऽत्यन्तमनपेक्षा ' इति ब्रह्ममीमांसासूर्वं न्यायदर्शनिन्दापरत्वेनोपात्तम् । तन्न समीचीनम् । निरुक्तसूत्रस्य वैशेषिकमतिनि रासपराधिकरणपठितस्य वैशेषिकदर्शनपरत्वात् । तथा च श्रीमगवद्रामानुजभाष्यम् 'कापिलपक्षस्य श्रुतिन्यायविरोधपरित्यक्तस्यापि सत्कार्यवादादिना कचिदंशे वैदिकै परिमहोऽस्ति । अस्य तु काणादपक्षस्य केनाऽप्यंशेनापरिम्रहादनुपपन्नत्वाचाऽत्यन्तमनपेक्षैव निश्रेयसाऽर्थिभिः कार्ये'ति ।

वैशेषिकस्य च निरुक्तसूत्रेणाऽत्यन्तोपेक्ष्यत्वेन प्रतिपादितस्यापि व्युत्पत्त्या दिफलायोपादानं साधीय एव ।

नचेदं सूत्रं न्यायदर्शनविषयं भवितुमईति । न्यायदर्शनप्रमेयस्य प्रमाणाग्वर्थ जातस्य वैदिकैः परिम्रहात् ।

> तसात्सिद्धं न्यायदर्शनस्य वेदार्थनिर्णयशेषतयोपादेयत्वम् ॥ ॥ इति न्यायदर्शनप्राशस्य निरूपणम् ॥ ॥ अथ न्यायदर्शनप्रणेतुपृष्ठविद्योव निरूपणम् ॥ उपपदितं न्यायदर्शनस्याऽभ्यर्हितत्वाम् । अथ तस्य प्रणेता निरूप्यते ॥ ॥ न्यायदर्शनप्रणेतुर्गामानि ॥

न्यायशास्त्रावतारे तावद्भगवानक्षपादो न्यायदर्शनं प्रणिनायेति प्रतिपदितम् स च भूयस्विधकरणेषु (१) अक्षपादः (२) अक्षचरणः (३) गोतम इत्यादिभि स्समाख्याभेदैव्यविद्वयते ॥

- (१) अक्षपादसमाख्यया तावद्यवहारो १न्यायमाज्यवार्तिकतात्पर्यटीकान्या-यमञ्जयद्वावुपरुभ्यते ।
  - (२) अक्षचरणशब्देन च महाभारतनीलकण्ठीटीकादौ ॥
- (३) गोतमनाम्ना च पाद्मोत्तरखण्डे, नैषधीयचरिते, सर्वदर्शनसङ्ग्रहे, विश्व-नाथपञ्चाननभट्टाचार्यपणीतन्यायवृत्त्यन्तिमश्लोकादौ च।

क्वचिन्न्यायवृत्त्यन्तिमश्चोके 'गौतम'निर्देशो दृश्यते । एतत्तत्वमग्रे व्यक्ती-भविष्यति ।

## ॥ अक्षपादीयसमाख्योपपादनम् ॥

तत्राऽक्षपादसमाख्या तावत् न्यायदर्शनप्रणेतुर्वाचस्पत्ये बृहदभिधानेऽक्ष-पादशब्द् निर्वचन उपपादिता । यथा 'अक्षपादः अक्षं नेत्रं दर्शनसावनतया जातं पादोऽस्य । न्यायस्त्रकारके गौतमे मुनौ । स हि स्वमतदूषकस्य व्यासस्य मुखदर्शनं चक्षुषा न कर्तव्यमिति प्रतिज्ञाय पश्चाद्यासेन प्रसादितः पादे नेत्रं प्रकाश्य तं दृष्ट-वानिति पौराणिकी रक्थेति ।

अक्षपादश्च न्यायदर्शनपणिता न्यायशास्त्रेण पुरजितं वादे तोषयन् स्वप्रणी-तस्य दर्शनस्य सकललोकोपकारकत्वं साधुत्वञ्च पुरजित्प्रसादकृतं सम्पादयन् नैया-यिकबृन्द्वन्यचरणयुगलो वरीवर्तीति न्यायमञ्जर्यामुपक्रमोपसंहारयोः प्रतिपादितं,

> ' जयन्ति पुरजिद्दत्तसाधुवादपवित्रिताः । निदानं न्यायरत्नानामक्षपादमुनेगिरः ॥ ' ' न्यायोद्धारगभीरनिर्मलगिरा गौरीयतिस्तोषितः । वादे येन किरीटिनेव समरे देवः किराताकृतिः ॥ प्राप्तोदारवरस्ततस्स जयति ज्ञानामृतप्रार्थना— नाम्नाऽनेकमहर्षिमस्तकवलल्पादोऽक्षपादो मुनिः॥' इति ।

१. वचनानि तु ऱ्यायवार्तिकभूभिकादावुपात्तानि तत्रैव द्रष्टव्यानि ।

२- न्यायवार्तिकमूमिकायाम्, २४. पुटे टिप्पण्यां त्वियं कथाऽ यथा प्रतिपादिताऽतुः सन्धेया ।

## ॥ न्यायदर्शनप्रणेतुर्मुनित्वप्रतिपादनम् ॥

न्याद्रीनप्रणेता तावत् मुनित्वेन मुनिप्रवरत्वेन ऋषित्वेन च व्यविद्यते। तः

- (१) मुनि चेन व्यपदेशस्त।वन्निरुक्तश्चोकयोरन्यत्र च बहुलम् ।
- (२) मुनिप्रवरत्वेन च न्यायवार्तिकविश्वनाथवृत्त्यादौ ।
- (३) ऋषित्वेन च न्यायमाप्यादौ ॥

अत्र च प्रतिपाद्यमानमृषित्वं तपःप्रभावसमासादितन्यायादिपदार्थतत्व साक्षात्काररुक्षणं मन्तव्यम् । न्यायदर्शनप्रणेतुः ऋषित्वोपपादनाच न्यायशास्त्रस् ऋषिप्रवर्तितत्वरुक्षणमभ्यर्हितत्वं सिद्धमिति ।

## ॥ गोतमचरितम्॥

॥ श्रुतिषु गोतमप्रस्तावः॥

श्रुतिषु तावद्गोतमस्खशब्दात्कचित्कचिच खीयशब्दात्प्रतिपाद्यते। तः खशब्देन निर्देशः पूर्वभागेषु बहुलमुपलभ्यते। यथा,

- (१) १ऋक्संहितायां, १ अष्टके-५. अध्याये, ६२. सूक्ते ।
- (२) अथर्वसंहितायां, ४. काण्डे, ६. अनुवाके । १८. काण्डे, ३ अनुवाके च॥
  - (३) माध्यन्दिनीयं शतपथत्राह्मणे, १. काण्डे, ४. अध्याये।
  - (४) ऋक्संहिताभाष्ये, १. अष्टके, ५. अध्याये, २१. वर्गे च।

तत्र माध्यन्दिनीयं शतपथत्राह्मणे विदेहराजपुरोहितः रहूगणपेर्रपत्यं गोत मनामा प्रतिपायते । ऋक्संहितामाप्ये च राहूगणो गोतमस्सूक्तद्रष्टृत्वेन प्रतिपाय ने गौतमशब्दश्च गोतमगोत्रापत्यवाची उपनिषत्सु वहुलं श्रूयते । यथा —

- (१) च्छान्दोग्ये ४ प्रगठके ४ खण्डे । ५ प्रगठके तृतीयादिखण्डेषु च
- (२) बृहदारण्यके ४ अध्याये. ६ ब्राह्मणे । ५ अध्याये, ७ ब्राह्मणे च अत्र च्छान्दोग्य चतुर्थप्रपाठकचतुर्थखण्डगतवचनव्याख्याने श्रीमदङ्ग रामानुजीये,

१. वचनानि न्यायवर्तिकभूभिकायामुपात्तानि इष्टव्यानि ॥

'अथ स सत्यकामः हरिद्रुमत्पुत्रं गोत्रतो गौतममेत्योक्तवानि'ति, बृहदा-रण्यकपञ्चमाऽध्यायसप्तमब्राह्मणगतवचनभाष्ये च श्रीशङ्करभगवत्पादप्रणीते 'गौतमेति गोत्रत' इति च प्रतिपाद्यते ।

अत्र च प्रतिपाद्यमान आझायपूर्वोत्तरभागयोगोतमगौतमनिर्देशम्मा तयोः पौर्वापर्यनियामको बोध्यः । आझायोत्पत्तिवादिनाश्चानुकूल इव । इति ।

#### ॥ गोतमद्वयम् ॥

श्रुत्या तावद्गोतमद्वयं प्रतीयने । शतपथत्राह्मणादिनिर्दिष्टो राह्मणो गोतम एकः। गौतमशब्दनिर्वचनसिद्धपूर्वभावो गोत्रप्रवर्तकथ्याऽपर इति । तत्र सन्दिद्यते । किं गोत्रपवर्तको राह्मणश्च गोतमो भिन्न उताऽभिन्न इति । भिन्नत्वे च किं गोत्रप्रवर्तक एव गोतमो न्यायदर्शनं प्रणिनाय आहोसिद्राह्मणो गोतम इति च।

# ॥ न्यायदर्शन्यणेतृविषये पूवः पक्षः ॥

अत्र १केचित् मन्यन्ते । २ शतपथत्राह्मणादिनिर्दिष्टो विदेहराजपुरोहितो राह्मगणर्थेरपत्यं गोतम एव न्यायदर्शनप्रणेता । ३ तस्यैव वैदिकस्क्तद्रष्टुर्विदेहराज-पुरोहितस्य न्यायदर्शनप्रणेतृत्वसम्भवात् । अयमेव गोतमो गोतप्रवर्तको न्याय-दर्शनप्रवन्त्रप्रतिपादकगोत्रम् छपुरुषप्रतिपादनस्वरसगोतमपद्घिदितवचनप्रतिपाद्यो भवि द्यमहिति । ४ नच गोतमान्तरेणैव कृतमर्वाचीनिषदं न्यायदर्शनिमिति वाच्यम् । अधिगतश्रोतिनिर्देशस्याऽतिचिरकालावस्थायिनो न्यायदर्शनस्य मूलपुरुषप्रणीतत्वस्यैव सम्भवात् । ५ अयच्च गोतमो जनकपुरोहितस्य शतानन्दस्य पिता मिथिलादेशे न्यायदर्शनं प्रणिनायेति ।

१. केचित् न्यायवार्तिकभूमिकाकारप्रभृतयः ।

२. न्यायवार्तिकमूभिकायां २१ पुटे द्रष्टन्यम् । तत्र न्यायदर्शनप्रणेत् राह्गणगोतमस्य च्छान्दोग्यादिप्रतिपादितत्वप्रतिपादनाच्छान्दोग्यादौ च गोतमस्य गोत्रप्रवर्तकस्य प्रतिपादना द्राहृगणगोतमस्येव गोत्रप्रवर्तकत्वं न्यायवार्तिकभूभिकाकृदभिमतिमिति प्रतीयते ।

३. न्यायवार्तिकभूमिकायां २२ पुटे टिप्पण्यां द्रष्टव्यम् ।

४. न्यायवार्तिकमूमिकायां २०-२१ पुरुयोद्र*ष्ट*न्यम् ।

५. न्यायवातिंकभृमिकायां २३ पुटे द्रष्टव्यम् ।

#### ॥ न्यायद्र्शनप्रणेतृविष्ट्ये सिद्धान्तपश्चः ॥

गोतमगोत्रापत्यं गोतमनामा महर्षिमिथिलादेशे न्यायदर्शनं प्रणिनायति तु वयं प्रतीमः । तथाहिः—वाचस्पत्ये बृहद्भिधानेऽक्षपादशब्दिनिर्वचने \*गौतम शब्देन गोतमगोत्रापत्यत्वेन प्रतिपादितस्य न्यायदर्शनप्रणेतुर्गोतमसमाख्यायोगो

'न्यायः—गोतमप्रणीतषोडशपदार्थनिस्तपके शास्त्रमेदे' इति न्यायशब्द निर्वचनादवगम्यते ॥

न्यायद्श्वनत्रणेतैव विदेहपुरोहितत्वेन शतपथत्राह्मणादिप्रतिपन्न उतान्यः शतानन्दिपतृत्वेन श्रीरामायणादिप्रतिपाद्यमान एवं न्यायद्श्वनं प्रणिनाय उतान्यः राह्मणणोतम एव शतानन्दिपता उतान्य इत्यादिकं तु दुर्निश्चेयं भवति ।

# \*। अपत्यार्थकवत्ययविशेषाऽथं निरूपणम् ॥

टि-अत्रेद्मवधेयम् । नन् गौतनशब्दम्त वत् 'ऋष्यन्धकवृष्णिकुरुभ्यश्चे हि (अष्टाध्यायी-४-१-११४) सूत्रविहिताण् प्रत्ययान्तः । अपत्यार्थकप्रत्ययेन च तिच्ररूपितजन्यत्ववद्रूपतत्पुत्राभिधानेऽपि तदीयगोत्रापत्याभिधानमनुपपन्नम् । निरु क्तसूत्रस्य च गोत्रापत्याऽविषयता निरुक्तसूत्रपूर्वतने 'शिवादिभ्योऽणि'ति (अष्टा-ध १-११२) स्त्र एव गोलाधिकारनिवृत्तिवचनादवगम्यते । नच 'अत्रिभृगुकुत्स वसिष्ठगौतमाङ्गिरोभ्यरचे'ति (अष्टा-२-४-६५) सूत्रविषयत्वाद्गोत्रापत्यार्थकत्व मुपपद्यत इति वा व्यम्। तत्सूलस्य गोलापत्यकृतबहुत्वविवक्षास्थरु एव प्रवृत्तेः अत एकवचनान्तगौतमञ्चदस्य गोत्रापत्यार्थकत्वमनुपपन्नम्। 'गौतमेति गोत्रत इति शाङ्करभाष्यायसङ्गतिरचेति चेत्। सत्यम्। अथाऽप्यपत्यसामान्यार्थविहि प्रत्ययान्तस्यैव गौतमशब्दस्य गोतमगोत्रापत्यवाचित्वमपि एव । साक्षात्परम्परासाधारणनिरूपितत्वस्यैवापत्यार्थघटकत्वात् । न चैवं सित गोत्रापत्यार्थकप्रत्ययेन पर्यायत्वं प्रसज्यते । समानेऽपि पौत्रादिवाचकत्वे गोत्रप्रत्यया मुख्यविषयस्य पुत्रस्थैवापत्यप्रत्ययप्रधानप्रतिपाद्यत्वात् । न चैतावता गोत्रपत्ययविधा नवैयर्थ्यम् । विशेषधर्माविच्छन्नबोधनाय तदावस्यकत्वात् । स्याद्वा गोत्रापत्यस्यैव पत्यत्वविवस्याऽपत्यप्रत्ययवोध्यत्वमिति । इति ॥

अथापि मिथिलोपकण्ठे शतानन्दपित्राश्रमस्य श्रीरामायणेन सत्तावगमा-च्छतानन्दपितुर्गोतमनाञ्चो मिथिलाविततप्रचारन्यायदर्शनप्रणेतृत्वं शक्यमनुमातुम्॥

यद्यपि विदेहपुरोहितत्वेन शतपथत्राह्मणादिप्रतिपन्नो राहूगणो गोतमो जनकपुरोहितस्य शतानन्दस्य पिता भवितुमहिति। 'गौतमश्च शतानन्दो जनकानां पुरोहित' इत्युत्तररामचिरतिश्लोकव्याख्याने 'गौतमो गोतमस्य महर्षेरपत्यं पुमा'निति दर्शनेन शतानन्दिपतुर्गोतमसमाख्यावगमात्। राहूगणगोतमस्य च नामैक्यनिबन्धन-प्रत्यभिज्ञया तदैक्यसिद्धेस्संभवात्॥ अथापि न शतानन्दिपतृत्वं तस्य निश्चेतुं शक्यते। भेदाभेदसाधारण्यात् नामधेयस्य॥

॥ राह्मणगातमस्य गौतमत्वसमर्थनम्॥

सम्भावितशतानन्दिपतृभावस्य च राह्रगणगोतमस्य न्यायद्शीनप्रणेतुर्गौत-मत्वमवर्जनीयमापतति ।

> ' तस्य तद्वचनं श्रुत्वा विश्वामित्रस्य धीमतः । हृष्टरोमा महातेजाश्तानन्दो महातपाः ॥ गौतमस्य सुतो ज्येष्ठस्तपसा द्योतितप्रभः । रामसन्दर्शनादेव परं विस्मयमागतः॥' इति

श्रीमद्वारुमीकिरामायणश्लोकाभ्यां शतानन्दि ।।

नच शतानन्दिपतुर्गोतमत्वे तस्य गोतमत्वमुत्तररामचरितव्याख्यानप्रतिपन्न-मनुपपन्नं स्यादिति वाच्यम्। गौतमस्यापि सतस्तस्य गोतमसमाख्यासमावेशा-विरोधात्। कुर्वन्ति हि पितरस्स्विपत्रादिनाम खतनयानां पित्रादिष्वादरातिशया-द्वंशाविस्मरणाय चेति।

स्याद्वोत्तररामचरितव्याख्यानस्य गोतमापत्यतामात्रप्रतिपादकस्य शतानन्दे गोतमगोत्रापत्यतापरत्वम् । अतश्शतानन्दिपितुर्गोतमत्वमुपपद्यत एव ॥

॥ राह्नगणगोतमस्य वर्गप्रधानताव्यवस्थापनम् ॥

किञ्च, गोत्रप्रवरिक्षपक्रमन्थेषु त।वद्गोत्मगणे दशसु वर्गेषु राह्गणत्वेन कश्चन वर्गो निर्दिष्टः। अतो राह्गणस्य वर्गप्रवानत्वं साधीय एव। परन्तु वर्ग-दशकमूरुपुरुषदशकस्य गोतमसमास्योकपुरुषमूरुवं स्यादिति सम्भाव्यते। ्रजमद्ग्निभरद्वाजो विश्वामित्राऽत्रिगोतमाः । वसिष्ठकश्यपागस्त्या मुनयो गोत्रकारिणः ॥ ' इति

मानवीयवचनेनैकस्यैव गोतमस्य गोत्रप्रवर्तकत्वाऽवगमात् ॥ अतश्च राह्र-गणगोतमस्य गोतमत्वं साधीय एव ।

॥ इति राह्रगणगोतमस्य वर्गत्रधानताश्रतिपादम् ॥

एतेन राह्नगणगोतमस्य न्यायदर्शनप्रणेतृत्वेनाभिमतस्य मूलपुरुषत्वसाधनं न्यायवार्तिकभूमिकाकृतामनुपपन्नं स्वनिरूपणविरुद्धं चेति मन्तव्यम् । श्रीरामायणे मिथिलाभूमो जनकपुरोपकण्ठे गौतमाश्रमावस्थानप्रतिपादनात् मिथिलादेशे न्याय-दर्शनप्रणयनप्रतिपादनं सम्भवत्येवेति हि न्यायवार्तिकभूमिकायाम् २३. पुटे प्रति-पादितम् । तच्च विरुद्धयते न्यायस्य मूलपुरुषप्रणीतत्वे । गौतमाश्रमवास्तव्यस्य न्यायदर्शनप्रणेतुर्गौतमत्वनियमादिति ।

॥ इति राहूगणगोतमस्य गौतमत्वसमर्थनम् ॥

यचोक्तं न्यायदर्शेनप्रणेतृनिर्देशकेषु प्रमाणेषु श्रूयमाणस्य निरुपपदस्य गोतम शव्दस्य मूलपुरुषप्रतिपादनस्वरसत्वान्मूलपुरुषस्यैव न्यायदर्शनप्रणेतृत्वमिति न्याय-दर्शनप्रणेतृसम्बन्धिनो गौतमशब्दाः प्रामादिका एवेति । तन्न समोचीनम् । बहु-प्रमाणसिद्धगौतमत्ववाधकत्वायोगाद्गोतमशब्दस्य । धर्मिभूतपदस्वरूपत्यागात्पदधर्म-स्वारस्यत्यागमात्रस्य ज्यायस्त्वाच्च ।

एतेन 'गौतमसूत्रवृत्ति'रिति पाठस्यप्रामादिकत्वकल्पनया न्यायदर्शनस्य मूलपुरुषप्रणीतत्वं सेत्स्यतीत्यपि न्यायवार्तिकसूमिकाकृतां मनोरथमात्रं मन्तव्यम्।

यत्पुनश्रोतिनिर्देशभाजो न्यायदर्शनस्य गोत्रमूलपुरुणप्रगीतत्वमेव सम्भवतीति प्रतिपादितम् । तद्पि न सहृदयहृदयङ्गमं भवति ॥ मूलपुरुषप्रणयनवादेप्यनादि-निधनाविच्छित्रसंप्रदायाम्चायनिर्देशोपपादनस्यायोगात् । योगे वा न्यायदर्शनस्य गौतम प्रणीतत्वस्येव सम्भवाच ॥

वस्तुतो न्यायनिर्देशपराश्श्रुतयोऽनादिसिद्धन्यायविद्यापरा एव। तद्विस्तर-रूपत्वाच न्यायदर्शनस्यापि श्रोतनिर्देशनिबन्धनाभ्यर्हितत्वं साधीय एवेति न किञ्चि-दाहीनम् ॥ अतिस्सिद्धं गोतमगोत्रस्य गोतममहर्षेन्यीयदर्शनप्रणेतृत्वम् ॥

|| इति न्यायदर्शनप्रणेतृविषये सिद्धान्तपक्षः ॥ || इति गोतमचरितम् ॥ || इति न्यायदर्शनप्रणेतृपृरुषविशेष निरूपणम् ॥

॥ आन्वीक्षक्याः पञ्चाध्यायीत्वसमर्थनम् ॥

अक्षपादप्रणीतञ्चान्वीक्षकीशब्दितं न्यायदर्शनं आहिकद्वयघटिताध्याय-पञ्चकात्मकमुपरुभ्यते। युक्तमेव सपरिकरप्रमाणनिरूकत्य निश्रेयसोपयोगिनोऽस्य पञ्चाध्यायीत्वम् ॥

अत्र विद्याभूषणो मन्यते। प्रमाणादिषोडशपदार्थरुक्षणप्रतिपादकस्य न्याय-दर्शनप्रथमाध्यायनात्रस्याऽक्षपादप्रणीतत्वं स्यात्। बौद्धवैशेषिकयोगमीमांसादर्शन-प्रमेयपरीक्षकाश्च द्वितीयतृतीयतुरीयाध्याया विभिन्नकार्ले विभिन्नकर्तृका भवितुमर्ह-न्ति। जातिनिप्रहस्थानविभागनिरूपकस्य पञ्चमाध्यायस्य पुनर्न गौतमप्रणीतत्वम्। न हि प्रमाणादिपदोर्थान् विभज्य प्रथमाध्याय एव निरूपयन्नक्षपादो जातिनिप्रह-स्थानयोस्स्रूपं तद्वहुत्वञ्च तत्रैव प्रतिपादयन् जातिनिप्रहस्थानविभागनिरूपकं पञ्चमाध्यायं प्रणीतवानिति संभवतीति॥

अत्र ब्र्मः । सपरिकरप्रमाणनिरूपकत्वं तावन्न्यायदर्शनस्य प्रमाणोपक्रमस्य पदार्थोद्देशसूत्रेणाऽवगम्यते । निरूपणं च प्रमाणस्य रुक्षणविभागोपपत्त्यादिचिन्तन-मेव । तच्च न प्रथमाध्यायमात्रेण निर्व्यूढम् । विभक्तानां रुक्षणप्रतिपादनमात्रविश्रा-न्तत्वात् तस्य । अतः प्रथमाध्यायमात्रस्याऽक्षपादप्रणीतत्वं न साधीयः ॥

किञ्च, संशयादिपरिकरोपेतं प्रमाणं निरूपयंस्तावदक्षपादस्त्वं दर्शनं मुमुश्च पादेयं चिकिषिन् द्वादशिवधं प्रमेयं न्यरूपयर्त्सीयं दर्शने । तेन च निश्रेयसाभिष्वङ्गं स्वीयदर्शनस्य भावयन्मुमुश्च्रपादेयतां तस्य मनुने । प्रत्यगद्यच प्रेक्षावदुपादेयत्वाय स्वीयग्रन्थस्याऽऽत्मादिप्रमेयनिरूपकत्वं तज्जन्यविज्ञानस्य च मिथ्याज्ञानादिनिबर्हण-द्वारा निश्रेयससाधकत्वेन तस्य निश्रेयसाभिष्वङ्गं च ।

'प्रमाणप्रमेयसंशयप्रयोजनदृष्टान्तसिद्धान्तावयवतर्कनिर्णयवादजल्पवितण्डा-हेत्वाभासछरुजातिनिग्रहस्थानानां १तत्वज्ञानान्त्रिश्रेयसाधिगमः'

१.सूत्रबटकस्तत्वज्ञानशब्दः करणसाधनो दशनपरो द्रष्टब्यः। प्रतिपादितञ्चेतत्तात्पर्यशीकायाम॥

श्च राह्-

त्वसाधनं रामायणे न्याय-पुटे प्रति-गस्तव्यस्य

त्य गोतम ति न्याय-(। बहु- कै गात्पदधर्म-

यदर्शनस्य न्तव्यम् । गम्भवतीति देप्यनादि-गस्य गौतम् •

तद्विस्तर-न किश्चि- ' दुःखजन्मश्रवृत्तिदोषमिथ्याज्ञानानामुत्तरोत्तरापाये तदनन्तरापायादपवर्ग ' इति न्यायोपक्रमस्थसूत्राभ्याम् ॥

तत्र तावित्रश्रेयसाऽभिष्वङ्गोऽस्य दर्शनस्याऽऽत्ममननसंपादकतयेव संभवति। श्रवणस्य श्रुतिकारितत्वात्पुरुषकारितत्वाच निदिध्यासनस्य । मननञ्च देहादिविल-क्षणतया श्रुतस्याऽऽत्मनो युक्तिभिरनुचिन्तनलक्षणं नृतीयचतुर्थाध्यायसाध्यमेव ॥ आत्मलक्षणनिर्देशकस्य प्रथम।ध्यायस्यात्मश्रवणपर्यवसायित्वात् । अतो न्यायदर्शनप्रथमाध्यायमात्रस्याक्षपादप्रणयनवादोऽनुपपन्नः ॥

नच न्यायद्र्शनाद्यसूत्रद्वयस्य पश्चादुपरितनाध्यायप्रणेतृभिस्तयोजितत्वात् नानुपपत्तिरिति वाच्यम्। तथासति प्रेक्षावत्प्रवृत्त्यङ्गानुबन्धिचतुष्टयाप्रतिपादनेन प्रेक्षावद्प्रवृत्तौ प्रेक्षावत्प्रमित्युत्पादनेन सफलजन्मनश्शास्त्रस्य प्रयोजनापर्यवसानेना-नारम्भणीयत्वापातात्॥ आत्मादिद्वादश्विधप्रमेयप्रतिपादनस्यालस्रकत्वापत्तेश्च॥

नच प्रमाणपरिकरत्वादात्मादेस्तन्निरूपणं प्रमाणशास्त्रे साधीय एवेति व्यान्यम् । अथाऽपि द्वादशविधप्रमेयस्य प्रमाणपरिकरताविरहेण तद्दोषतादवस्य्यात् । यथाकथि चित्रमाणपरिकरत्वोपपादने च तादशप्रमाणपरिकरमावस्य त-त्रान्तर-प्रमेयसाधारण्येन तेषामपि निरूपणप्रसङ्गाच ॥

यद्यात्मादेरेव निश्रेयसोपयोगितया तावन्मात्रनिरूपणमिण्यते । साधीय एवतत् ।

'अस्त्यन्यदिषि १द्र्व्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायाः प्रमेयम् । तद्भेदेन चापिरसङ्ख्येयम् । अस्य तु तत्वज्ञानादपवर्गो मिथ्याज्ञानात्संसार इत्यत एतद्पदिष्टं विशेषेणे'ति प्रमेयोद्देशसूत्रे भाषमाणो हि वात्स्यायनो निश्रेयतोपयोगिनमाः मादि-प्रमेयनिरूपणं न्याये मनुत इति । तद्धीयातमान्वीक्षक्या अध्यात्मविद्यात्वेन । तथात्वे च प्रथमाध्यायमात्रत्वानुपपत्तिः प्रपश्चिता ।

आत्मादिद्वादशविधप्रमेयप्रतिपादकानां प्रथमाध्यायगतानां सूत्राणां पश्चा-

१. अत्रेदं बोध्यम् । न्यायमाध्यप्रतिपाद्यमानं च द्रव्यादि वशेषिकप्रमेयजातं खिनिरूप-कस्य वैशेषिकदर्शनस्य न्यायमाध्यप्राक्तनत्वमवगमयति । न्यायमाध्यप्राक्तनत्वोपपादनेनैव तद्याः रूपानेभ्यः पूर्वत्वमथसामर्थात्सेतस्यतीति ॥

त्तनैस्संयोजितत्वाऽभ्युपगमे च । सत्यम् । नेदमक्षपादीयं न्यायदर्शनम् । तस्यात्म-विद्यात्वस्य प्रमाणेषु प्रतिपादनात् । किन्नाम? । स्वमतिविरुसितं दर्शनान्तरमेवेति ।

यत्पुनः बौद्धवैशेषिकयोगमीमांसादर्शनप्रमेयनिरूपकाणां न्यायद्वितीयतृतीय-तुरीयाध्यायानां पश्चात्तैनेख प्रणीतत्वं सम्भवतीति प्रतिपादितम् । तत्र प्रच्छामः । किं बौद्धायागमप्रमेयस्य पूर्वमसतः प्रतिपादनस्या क्षपादकर्तृकत्वायोगादर्वाचीनकर्तृ-कत्वमास्थीयते । आहोस्विदेकस्यैव पुरुषस्य तावदर्थनिरूपणसामर्थ्याभावादिति ।

प्रथमे सत्यादय एव मानम् । अनादिकालप्रवृत्तानामेवार्थिविशेषाणां निवन्ध-कारैः परिग्रहात् । द्वितोये चासिद्धिः । एकस्यैव पुरुषस्य योगमहिमसाक्षात्कृतार्थ-तत्वस्य तावदर्थनिरूपणसामर्थ्यसंभवात् ।

अक्षपादस्य च यौक्तिकतल्लजत्वं न्यायभाष्यान्तिमश्लोकेन प्रतिपाद्यत इति युक्तं तस्य प्रमाणप्रमेयपरीक्षकद्वितीयनृतीयचतुर्थाध्यायप्रणेतृत्वम् ॥

माध्यमिकस्त्रादिबौद्धग्रन्थसंवादश्च न्यायदर्शने परिदृश्यमान आम्नाय-साधारण इति न ततोऽपि उपरितनाध्यायानां पश्चात्तनैः प्रणीतत्वं शक्यनिर्णयम् ।

'तद्विकल्गाज्जातिनिम्रहस्थानबहुत्व'मिति न्यायप्रथमाध्यायान्तिमसूत्रप्रति-पादितजातिनिम्रहस्थानबहुत्वनिरूपकस्य च पञ्चमाध्यायस्य सुतरामक्षपादप्रणीतत्वं सम्भवति ।

पदार्थोद्देशसूत्रे चरमनिर्दिष्टे जातिनिम्नहस्थानेलक्षयंस्तद्वहुत्वच्च प्रतिपादयन् बहुत्वनिरूपणेन च शास्त्रमुपसंहरिष्यन्नक्षपादो न प्रथमाध्याय एव जातिनिम्नहस्थाने विभिनक्तीति न किञ्चिदपहीनम् ॥

तसाग्रुक्तं पञ्चाध्याय्या अक्षपादप्रणीतत्वम् ॥

॥ इञान्वीक्षक्याः पञ्चाध्यार्यात्वसमर्थनम् ॥ ॥ इति तर्कशास्त्रनिरूपणे न्यायदर्शननिरूपणे नाम द्वितीयोद्धासः ॥

# ॥ तर्कशास्त्र निरूपणम् ॥

३. वैशेषिकदर्शन निरूपणम्॥

# ॥ वैद्योषिकदर्शनावतरणप्रतिपादनम् ॥

वेदान्तेषु तावन्निश्चेयससाधनमात्मतत्वज्ञानं प्रतिपाद्यते 'श्आत्मा वा अरे द्रष्टव्यश्च्योतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य द्रत्यादिवाक्येः । ज्ञेयश्चात्मा जीवपर-मेदभिन्नः । तद्विषयञ्च ज्ञानं निश्चेयससाधनं वैरुक्षण्यविषयमिति 'हे ब्रह्मणी वेदितव्ये 'भोरक्ता भोग्यं प्रेरितारञ्च मत्वा ' शृष्ट्यगात्मनं प्रेरितारञ्च मत्वा जुष्ट-स्ततस्तेनाऽमृतत्वमेती त्यादिवचनप्रतिपन्नम् ॥

देहात्मश्रमादिरुक्षणमिथ्याज्ञानम्, रुबन्धात्यन्तिकनिवृत्तिरूपनिश्रेयससाधन-ज्ञानविषयश्च ज्ञातृवैरुक्षण्यं परमार्थ इति वस्तुगतिः ।

सत्यामेवविधायां वस्तुगतौ भगवित्रयमनपरतन्त्रा बृहस्पतित्रभृतय आसुर-प्रकृतिमोहनायागमाप्रामाण्यशरीरचैतन्यादिवादान् प्रावर्तयन् । तेषु च वादेप्वभि-निविष्टचेतसो वेद्वैदिकविमतिशािकनो नास्तिकाः कथ्यन्ते । सर्वेऽपि ते विरुक्षणा-त्मविद्वेषिणस्शरीरचैतन्यादिवादानाितष्ठनते । तत्र,

शरीरात्मवादो यथा। करुगनाधीनात्मसिद्धिवादे करुगकाभिमतस्य ज्ञानादे-भूतपरिणतिभेदविश्रान्तस्य न विरुक्षणात्मकरुपनापटुता। इति भूतचैतन्यमेथ समा-श्रयणीयम्। करुत्तकरुप्यसाधारणलिङ्गार्थसिद्धिवादे करुतातिरेकिसिद्धिद्रदौर्घट्यात्। प्रकृते शरीरतदितरसाधारणज्ञानलिङ्गात्मसिद्धिवादे शरीरातिरेकिसिद्ध्यनुपपत्तेः। किञ्च विरुक्षणात्मवादिभिरपि ज्ञानायुत्पत्त्यवच्छेदकदेशत्वं शरीरस्य स्वीकरणो-यम्। अन्यथा विरुक्षणात्मनो नित्यत्वाद्धिभुत्वाच सर्वत्र ज्ञानादिकं जायतित प्रसङ्गे निरुत्तरत्वापातात्। अतस्तस्यैव शरीरस्य सर्वमतसिद्धस्य ज्ञानृत्वमि स्वीकियताम्। किं विरुक्षणात्मकरुपनयति॥

ननु शरीरचैतन्यवादे मृतदेहस्यापि चैतन्यं प्रसज्यते । यदि सञाणस्यैव शरीरस्य चैतन्यं स्वीक्रियते । ततो वरं प्राणस्यैवातमत्वभिति प्राणात्मवादः । न दीन्द्रियविर

तां
'योऽहं घटम प्रत्यभिज्ञया चक्षुगस्स्पाः त्वमनुगपन्न नुम्तस्य यन प्रत्यभि

रङ्गताप्रकर्षो पराङ्मुखता ज्ञानानुत्पादे पापे न पदर पुरतोऽवस्थिः स्य ज्ञातृत्वम

णासामध्यी

एव णीतं भवति

ननु न स्यात । नसप्रत्यक्षगोः ज्ञानाश्रयतय प्रत्यक्षाऽविष

सप्र रूप्योपपादन

१. बृहदारण्यके, ६. ब्राह्मणे, ५. अध्याये, ६.

२. इ. खेताश्वतरे, १. अध्याये, १२-६.

न तावच्छरीरस्य सप्राणस्यात्मत्वं सुवचम् । शरीरप्राणयोर्भावेऽपि चक्कुरा-दीन्द्रियविरहे चाक्षुषायनुदयात् । अत इन्द्रियाणामेवात्मत्वं युक्तमितीन्द्रियात्मवादः ।

तमिममपरे न बहुमन्वते । न ताबद्धह्नामिन्द्रियाणामात्मत्वं सम्भवति । भ्योऽहं घटमद्राक्षं सोऽहमिदानीं स्पृशामी त्यवाधितप्रत्यभिज्ञाविरोधात् । अनया खळु प्रत्यभिज्ञया चाक्षुषस्पार्शनाश्रय एकोऽवगाह्यते । इन्द्रियात्मवादिनो हि चाक्षुषाश्रयत्वं चक्कुषस्पार्शनाश्रयत्वं त्वच इत्येवमादि स्वीकुर्वन्ति । अतस्तन्मते प्रत्यभिज्ञाविषय-त्वमनुगपन्नमेव स्यादात्मनः। अन्येनानुभूतस्यान्येन प्रत्यभिज्ञाप्यनुगपन्ना । चैत्रेणाननुभूतस्य मैत्रेणानवमर्शनात् । अत एकमेव किश्चित् नित्यमात्मवस्त्वेषितव्यम् । येन प्रत्यभिज्ञोपपद्येत । नच चक्षुरादिकं प्रत्येकमेवात्मः भवितुमहिति । रसादिग्रह-णासामर्थ्यादिति ।

अतस्प्तवेग्रहणचतुरं किश्चिदास्थेयम् । तदेव मनः । मनसश्च ज्ञानान्त-रङ्गताप्रकर्षोऽवसीयते । तस्य विषयप्रहणप्रवृत्तिद्शायां ज्ञानोत्पाददर्शनात् । विषय-पराङ्मुखतादशायां ज्ञानानुःभाददर्शनाच । यथा, सत्यपि विषयेन्द्रियसम्प्रयोगे ज्ञानानुःभादो व्यासङ्गर्थके । एकस्मिन् विषये व्यासक्तमानसो हि पुमान् पार्श्वस्थन्यापे न पश्यति । प्रतिवोधितोऽपि न प्रतिपद्यते । किञ्चामः । अपि भवान् मम पुरतोऽवस्थितो मया तु न दृष्ट इत्यव वद्ति । इति । अतश्च मनसो ज्ञानान्तरङ्ग-स्य ज्ञातृत्वमपि साधीय इति मन आत्मवादः ।

एवमात्मविषयं वादगहुत्वमुग्यादितम् । वादबहुत्वे च सत्यात्मतत्वमनि-र्णीतं भवति ।

ननु मन आत्मवादिना मनस आत्मत्वोगपादनात् मन एवात्मेति स्यात् । न स्यात् । मन आत्मवादेऽपि दोषस्य जागरूकत्वात् । यथा — आत्मा तावन्मा-नसप्रत्यक्षगोचर इति सर्वानुभवसिद्धम् । नच मनस एवेदं प्रत्यक्षमिति शक्यं वक्तुम्। ज्ञानाश्रयतया सिद्धग्रतोऽपि मनसो ज्ञानायौगपग्रसिद्धग्रा अणुत्वेन स्वीकरणीयस्य प्रत्यक्षाऽविषयत्वादिति ॥

सप्राणिन्द्रियमनस्कस्य शारीरस्य चात्मत्वं न्यायवैशेषिकयोरात्मनिरूपणैक-रूप्योपपादनप्रकरण निरसिष्यते। अतो देहादिविरुक्षण आत्मा यावत् न स्वीक्रियते। न तावदात्मतत्वं व्यवस्थितं भवति। श्रोतिनिश्रेयससाधनात्मतत्वज्ञानं च निर्व्यूढं स्यादिति जानता कणा-दमहर्षिणा विरुक्षणात्मप्रतिपादकं वैशेषिकदर्शनं द्रव्यादिपदार्थप्रस्थानं प्रवर्तितम्।।

॥ इति वशेषिकदर्शनावतरणप्रतिपादनम् ॥

#### ॥ शास्त्रारमसमर्थनम् ॥

एवं वैशेषिकदर्शनस्योत्पत्तिप्रकारः कथितः। अथ तस्यारम्भणीयत्वं समर्थ्यते । आरम्भप्रयोजकानुबन्धिचतुष्टयनिरूपणेन तावच्छास्त्रारम्भणीयता समथिता भवति । अनुबन्धिचतुष्टयस्य चारम्भप्रयोजकःवं ज्ञायमानस्यति ज्ञेयम् । सर्वेऽपि ख्रु प्रवन्धारस्त्रव्यव्यप्तिपाद्यमानार्थिविशेषावगन्तृपुरुषिविशेषसम्भवं जानन्त एव प्रवन्धान् प्रणयन्तीति ।

ज्ञानं च कचित्तम्भावनात्मकं निश्चयात्मकं च कचिदिति विवेकः । अत्यगादयच खोयां सम्भावनां महाकविर्भवम्तिर्मारुतीमाधवे प्रथमाङ्के,

'ये नाम केचिदिह नः प्रथयन्त्यवज्ञां जानन्ति ते किमिष तान् प्रति नेष यतः। उत्पत्स्यते मम तु कोऽषि समानधर्मा कालो ह्ययं निरवधिर्विपुला च पृथ्वी॥ ८॥ इति॥

अधिकारिणश्चोगस्थास्यत इव सम्भाज्यमानस्योपस्थितस्यापि निर्णीयमानस्य हेतुत्वं जिज्ञासाम् लप्रबन्धे । तदेतद्सिन्नेव शास्त्रे प्रथमसूत्रे प्रतिपाद्यते । तथाहि । 'अथातो धर्म व्याख्यास्यामः' (वै. १, अ. १, आ. १, सू.)

अत्रायमथराबद्दरिशण्योपस्त्यानन्तर्यगरः । बुद्धिश्वानन्तर्यपराथराबद्दस्य भा-वात् । तादृशाथराबद्दस्येव सूत्रघटकःवाभ्युपगमात् । स्वपूर्ववाक्यान्तराभावेनान्य-विधानानन्तर्यस्य विवक्षाऽसम्भवाच । अतद्दशब्देन चोपसन्नशिष्यहेतुत्वं प्रतिपाद्यते । अन्तेवासिनश्चाधिकारिणो भवन्तीति ।

आःयन्तिकदुःवनिवृत्तिकामनावद्भिश्च शिष्यैः आत्यन्तिकदुःविनवृत्तिप्रयो-जकात्ममनन तंपिपादयिषयोगसत्तिकरणात्तेषां कामनास्त्रपाधिकारोऽवसीयते । कथमेष निर्णयः। आत्यन्तिकदुःखनिवृत्तीच्छावतामेव शिष्य।णां मनन-संसिद्धधर्था गुरूपसत्तिरिति ?। ऐहिक ॥रलौकिकफलकामनयाप्यनुवृत्तेर्दर्शनात्।

सत्यम् । अथापि पदार्थोद्देशस्त्रे मोक्षोपायत्वेन पदार्थतत्वज्ञानस्योपदिश्य-मानत्वाच्छिष्याणां मुमुञ्जत्विर्गयस्युकरः । न ह्येहिकफलार्थिनां निश्रेयसोपायप्रति-पादनं सङ्गच्छते । मुमुञ्जूणां चान्तेवासिनां मोक्षोपायपरशास्त्राधिकारस्संभवत्येवेति ।

अतोऽनुबन्धिचतुष्टयान्तर्गताऽधिकारिहेतुकत्वं शास्त्रस्या 'त' इशब्देन प्रति-पादितं भवति ।

ननु स्यानामाऽनुबन्धिच तुष्टयान्तर्गतस्याधिकारिणोऽवगमः। विषयप्रयोज-नःसंबन्धविज्ञानं पुनः कथं सेत्स्यति । येन प्रेक्षावत्प्रवृत्तिरुपपधेत ।

उच्यते । असित बाघके प्रबन्धानां विषय।दिचतुष्टयवत्विनयमः । अत एव तेषामनुबन्धित्वेन व्यवहारः । अप्रचितन्नसम्बन्धेषु प्रयोजनाधिकारिणोविरहे-णाऽसित बाधक इत्युक्तम् । विषयादिव्याप्याऽन्नसप्रबन्धत्ववताज्ञानाधीना च विषयादिसिद्धिवैशेषिकत्यापि समाना । एवं सामान्यतो विषयादिपरिज्ञानत्य ग्रन्थ-दिश्वतिहिसद्धेरेव विषयादिविशेषिज्ञासाऽप्युपग्यते । अनुबन्धिचतुष्टयसिद्धौ च विषयादितिकसिद्धिः कैमुतिकन्यायसिद्धैति ।

एवं प्रन्थदर्शनानुमितान् विषयप्रयोजनसंबन्धान् निर्दिशत्पदार्थोद्देशस्त्रं प्रवृत्तम् ।

<sup>(२</sup>धर्मविशेषप्रस्ताद्व्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां पदार्थानां साध-रूयवैधर्म्याभ्यां तत्वज्ञानात्रिश्रेयस'मिति ।

प्रयोजनवतामारम्भगीयता । शास्त्रस्य च प्रवृतपुरुषिकेशिकिश्चित्कारितया प्रयोजनपर्यवसानम् । विषयादिपरिज्ञानस्य च प्रेक्षावत्प्रवृत्तिहेतुतेति स्थितिः। तामनुस्त्रत्य प्रेक्षावत्प्रवृत्त्यक्तं विषयादिपरिज्ञानमनुमानत उपपादितम् । विषयासिद्धग्रुपपादनेन च श्रस्तारम्भणीयता समर्थिता भवति ।

१. वेशेषिकदर्शने १, अध्याये १, आह्रिके ४. सूत्रम्

वैशेषिके च तन्त्रे द्रव्यादयः \*प्रधानप्रतिपाद्योऽर्थः । निश्रेयसं परमप्रयो जनम् । सम्बन्धश्च विषयेण प्रतिपाद्यप्रतिपादकमावरुक्षणः फलेन प्रयोज्यप्रयोजकमावरुक्षणश्च । निश्रेयसकामनावान् विशिष्टोऽधिकारी । एवंविधानुवन्धिचतुष्टयं संपन्नं च शास्त्रमारम्भणीयमेव ॥

#### ॥ अधिकारिनिरूपणम् ॥

ननु निरुक्तानुबन्धिचतुष्टयान्तर्गतोऽधिकारी दुनिरूपः। विकल्गसहत्वात् । तथाहि । स कि प्रतिपन्न उताप्रतिपन्नः । नाद्योऽधिकारी । स हि ज्ञाता । न खडु ज्ञातृभ्य उपदेशः प्रवर्तने । नापि द्वितीयः । स किमप्रतिपन्नत्वेन प्रतिपन्न उताप्रतिपन्नः। न तावत्प्रथमः कल्यः । अप्रतिपत्तिनिश्चयेऽनुपदेशघ्रौत्यात् । न हि स्थाण्वादिकं प्रति किश्चिद्यपदेष्टव्यमुपदिशन्ति प्राज्ञाः । नापि द्वितीयः । तथात्वे वा तदुपदेशस्य निन्प्रयोजनत्वापातादिति चेत् ॥ मैवम् । अप्रतिपन्नस्य प्रतिपत्ति-योग्यस्यैव शास्त्रेऽधिकारसम्भवात् ॥

अत्र च प्रतिपत्तिशब्द्श्शास्त्राधीनप्रमितिपरः प्रतिपत्तव्यः ।

शास्त्राधीनप्रमित्यभाववांश्च पुमान् शास्त्राश्चें सन्दिहानश्शास्त्राध्ययनाधिकारी मन्तव्यः। तत्तदर्थे सन्दिहानस्यैव तत्तदर्थोपदेशाधीनसिद्धिकार्थविषयजिज्ञासत्वात्।।

अतोऽधिकारी सुनिरूप इति स्थितम् ॥

वैशेषिके च तन्त्रे आत्मतत्वविचारात्मके श्रुतिलोकाधीनप्रसिद्धिद्वयाहिता-

<sup>\*</sup>टि—एतेन प्रथमस्त्र एव धर्मपदेदम्पद्व्याख्यापदैग्व विषयप्रयोजनसम्बन्धानां प्रतिपादनाद्विषयायवगमकथन्ताशङ्कनमयुक्तम् । इदम्गदेन चाधिकार्युपस्थाप् केन अधिकारिविशेषणकामनाविशेषणतया निश्रेयसमुक्तमित्यपि समाहितम् । प्रेक्षान्वस्यङ्करास्त्रप्रयानप्रतिपाद्यार्थायवगमकथन्ताशङ्कोपपत्तः । निश्रेयसफलकद्व्यादि पदार्थतत्वज्ञानसम्पादके शास्त्रे सप्रतिज्ञानं निरूप्यमाणस्य धर्मस्य धर्मस्य पर्मेण पापनपनुद्ति' 'कषायं कर्मभिः पक्कं ततो ज्ञानं प्रवर्तत' इत्यादि शास्त्रेणावगततत्व-ज्ञानप्रयोजकमावस्या मुख्यविषयत्वादिनीदमन्नानुन्यन्वेयम्॥

त्मासाधारणाकारगोचरविमर्शानां पुरुषाणामधिकारस्युनिर्व्यूदः। अधिकारिसम्भवा-च्चाधिकारिहेतुकदशास्त्रारम्भ उपपन्नतरः॥ इति॥

॥ इति शास्त्रारम्भसमर्थनम् ॥

# ॥ अय क णाद्दर्शन मनारू ग निरूपण गी

काणादं च दर्शनम् (१) वैशेषिकदर्शनम् (२) औद्धक्यदर्शनमित्यादिभि-स्समाख्यामेदैः व्यवहियते । कर्मकर्त्रवलम्बनस्समाख्यामेदः । कर्म शास्त्रप्रतिपाद्य-मानोऽर्थः । कर्ता शास्त्रप्रणता ॥

(१) प्रमेयतन्त्रं (२) तर्कशास्त्रमित्यपि काणादस्य नाम सेत्स्यति । उपपा-द्रियप्यते चैतदनन्तरमेव ॥

# ॥ वैशेषिकदर्शनम् ॥

ननु द्रव्यादिपदार्थनिरूपकस्याऽस्य वैशेषिकदर्शनसमाख्यत्व हेतुर्वाच्यः। उच्यते। सर्वत्रासाधारणार्थावलम्बनं हि नामकरणम्। विशेषपदार्थस्य चैतद्दर्शनासाधारण्यायुक्तं तदवलम्बनं नाम ॥

यद्यपि जातिसमवाययोरप्यसाधारण्यं साधारणम् । तयोद्रव्याद्यतिगेकस्या-त्रैव प्रतिपाद्यमानत्वात् । अतस्तदुपरक्तमपि नामि काणादस्य स्थादेव ।

सत्यम्। अथापि न तदुगरक्तेन नाम्ना कचिद्वयनहारश्यास्त्रस्य दृष्टः। वैशे-पेकतमारुयया च शास्त्रस्य व्यवहारो वरीवति श्पाद्योत्तरसण्डरप्रशस्तपादभाष्यादौ।

यद्वा विशेषत्वं व्यावर्तकत्वम् । विशेषाणामिव जातीनामपि व्यावर्तकत्व-मेष्टम् । अतो व्यावर्तकत्वावच्छित्रगरिवशेषपदघटितम् "वैशेषिकदर्शन"मिति गाम जात्यवरुम्बनमि साधीयः । समवायस्य तु जातिविशेषव्यावर्तकत्वनिया-

 <sup>&#</sup>x27;कणादेन तु संशोक्त शास्त्र वेशेषिकं महत्।
गोतमेन तथा न्यायं साङ्क्ष्ये तु कपिलेन वे॥'
 इति वचनं पाद्योत्तरखण्ड, २६३. अध्याये पार्वतीमहेश्वरसंवादे।

२. 'योगाचारिवभूला यस्तोषियत्वा महेश्वरम् ।
 चके वशेषिकं शास्त्रं तस्मे कणभुजे नमः ॥'
 इति प्रशस्त्रपादभाष्यान्तिमश्लोकः ॥

मकसंबन्धविशेषात्मकस्याप्राधान्यात्र किञ्चिद्धाधकम् । नाझः प्रधानार्थावरुम्बनताया न्यायदर्शननिरूपणे प्रतिपादितन्वात् । जातिविशेषयोर्व्यावर्तकत्वाविशेषेऽपि जाते-रनेकव्यक्तिसम्बन्धात्सामान्यत्वम् । विशेषस्य त्वेकव्यक्तिविश्रान्तत्वाद्विशेषत्वमिति विवेक इति सर्वमवदातम् ।

# ॥ वैशेषिकशब्दब्युत्पादनम् ॥

वैशेषिकशब्दस्य च १५विनयादिभ्यष्ठक्' इति सूत्रविहितस्वार्थिकठगन्तस्य विशेषपदार्थवाचकस्य विशेषप्रतिपादकशास्त्रभेदेऽप्यौपचारिकी वृत्तिः । विनय।दिगणे विशेषशब्दोऽपि पठ्यते ।

यद्वा तत्र भवार्थे तद्व्याख्यानार्थे वार्धह्वोऽन्तोदात्ताड्ड्य्ंइति स्त्रविहित ठजन्तो वैशेषिकशब्दो विशेषपदार्थप्रतिपादके काणाददर्शने वर्तते। वैशेषिकं 'विशेषपदार्थमधिकृत्य कृतो प्रन्थ' इति वाचस्पत्यनिर्वचनमपि फलितार्थकथनं मन्तव्यम्। 'अधिकृत्य कृते प्रन्थ' इत्येथे ठञो दुर्रुभत्वात्।

अयमेव ताबद्वैशेषिकशब्द <sup>३</sup>स्तदधीते तद्वेदे'ति सूत्रविहिताण्यत्ययान्तो वैशेषिकदर्शनाधिकृतवाच्यपि भवतीत्यन्यदेतदिति ।

# ॥ वैशेषिकदर्शनसमाख्याया उपपर्यन्तरम् ॥

किञ्च वैशेषिकपद्घटितं काणादं दर्शनं वैशेषिकदर्शननामभागिव। 'संयु-क्तसंयोगादग्नेवेशिषकं' इति काणादतन्त्रदशमाध्यायद्वितीयाध्यायसप्तमसूत्रे वैशेषि-कपदोपलम्भात्। अत्र च कल्पे वैशेषिकपदचिह्नितं दर्शनं वैशेषिकदर्शनमिति मध्यमपदलोपी समासो बोद्ध्यः।

॥ इति वैशेषिकदर्शनसमाख्योपपादनम् ॥

### औल्रुक्यदर्शनम् ॥

उॡकोपज्ञमिदं काणाददर्शनमौद्धक्यदर्शनत्वेन व्यपदिश्यते । उॡकोपज्ञ-त्वं चास्य न्यायकन्दलीटीकायां राजशेखरेण प्रतिपादितम् ॥ यथा—

१. अष्टाध्याय्यां ५ अध्याये, ४ पादे, ३४ सूत्रम् ।

२. अष्टाध्याय्यां ५ अध्याये, ३ पादे, ६७ सूत्रम् ।

३. अष्टाध्याय्यां ४ अध्याय, २ पादे, ५९ सूत्रम् ।

'इह खलु पूर्वमजिह्मब्रह्माभ्यासदूरीकृतप्रमादाय मुनये कणादाय स्वय-र उल्लक्सप्धारी प्रत्यक्षीभूय द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायलक्षणं पदार्थ-कमुपदिदेश। तदनु स महर्षिलीकानुकम्पया षट्पदार्थरहस्यप्रपञ्चनपराणि णि रचयाञ्चकारे'ति।।

चौखाम्बासंस्कृतम्रन्थमालामुद्रितस्य सभाष्योपस्कारस्य वैशेषिकदर्शनस्य कायां तृत्कृकनाम्ना कणादेन प्रवर्तितस्य वैशेषिकदर्शनस्यौद्धक्यद्रशनसमाख्या-: प्रतिपादितः ।

> ' अस्यैवाभृदुॡकेति संज्ञाऽन्या कौतुकावहा । यतस्तद्दीनं प्रोक्तमौॡक्यापरसंज्ञया ॥' इति ।

स्याद्वा औॡक्येन कणादेन प्रणीतस्य वैशेषिकद्रशनस्यौॡक्यद्रशनमिति । यथा भट्टिकृतेर्भट्टिकाव्यमिति । प्रतिपाद्यिण्यते च कणाद्स्यौॡक्यत्वं वैशे-दर्शनप्रणेतृचरिते ॥

॥ इत्योद्द्रस्यदश्नसमारूयोपपादनम् ॥

### ॥ प्रमेयतन्त्रम् ॥

द्रव्यादिप्रमेयनिरूपकस्य काणाददर्शनस्य 'प्रमेयतन्त्र'मिति नामकरणं सा-। पदार्थोद्देशसूत्रेण द्रव्यादि प्रमेयत्वेन विशिषता च प्रमेयनिरूपणप्रवणत्वं स्य शक्यावगमम्। पदार्थत्वस्य पद्जन्यप्रमितिविषयत्वरुक्षणस्य प्रमेयत्वपर्य-रात्। प्रमाणनिरूपणप्रवृत्ते न्यायदर्शने पदार्थत्वेन प्रमाणादीनां निर्देशाभाव-मर्थमुपोद्धरुयति।

नन्वत्र प्रतिपाद्यार्थकेनार्थशब्देन प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावलक्षणसम्बन्धप्रति-।मिति स्थितौ कथं प्रमेयस्य सतो द्रव्यादेश्शास्त्रप्रतिपाद्यत्वमित्यभिधीयते?।

उच्यो । प्रेक्षावस्पृत्ये तावच्छास्त्रविषयादिकं प्रतिपादनीयमेत्र । अथापि प्रतिपायताप्रतिपादनमेवार्थविशेषगोचरं शास्त्रोपादानप्रवृत्तयेऽलम् । न केवलस्य शेषितस्य वा प्रतिगायस्वस्य प्रतिपादनम् । यद्यपि पदमेव सन्दर्भविशेषविशिष्टं मित्युच्यते । अतश्च पदस्वेन शास्त्रप्रतिगायस्वमपि ज्ञातमेव भवेत् । अथापि । शास्त्रोपादानप्रवृत्तिहेतुहि शास्त्रस्वावच्छिन्नप्रतिपाद्यताज्ञानमेवार्थविशेष-

विषयकम् । विशेषधर्माविच्छिन्नबोधनं च सामान्यवाचिना शब्देन लक्षणयैव निर्वाह्यं स्यात् । न चात्र लक्षणांकल्पनावश्यकता । शास्त्रप्रतिपाद्यस्य द्रव्यादेः प्रमेयत्वबोधन विश्रान्तत्वात्पदार्थशब्दस्य ।

यद्येवम् । तर्हि प्रेक्षावत्प्रवृत्तिः कथं निरूह्यतेः । सम्बन्धज्ञानानुपपादनात । पदार्थशब्दाघटिततन्त्रान्तरोपादानप्रवृत्तिर्वा कथं निर्व्यूढाः ॥

ननु सैव कथमिति चेत्। सम्बन्धज्ञानोपपत्तेरेव। (१) अन्तेवासिदया-छना गुरुणा विषयादिप्रतिपादनम् (२) अधिगतनूत्रप्रबन्धेन तदर्थजिज्ञासुना प्रेक्षावतैव प्रन्थदर्शनप्रवृत्तिरित्यादिको विषयाद्यवगमोपायो हि व्यवस्थित उपरुभ्यत इति।

तत्र स्वतन्त्रः पुरुषो प्रन्थदर्शनप्रवृत्तो विषयादिकमवगच्छन् यथाभिरुषित-मुपादत्त उपेक्षते वेति स्थितिः। अत एव विषयादिनिर्देश आवश्यको प्रन्थारम्भे । उक्तं च न्यायकन्दल्यां श्रीधराचाँयैः

'तस्यापवृत्तौ शास्त्रं कृतमकृतं स्या' दित्यादिना ।

नन्वेवं न्यायवैशेषिकपदार्थोद्देशसूत्रयोविषयप्रयोजनयोर्निर्दिष्टत्वेऽपि शास्त्रानु-योगिकसम्बन्धविशेषाप्रतिपादनात्कथं तत्राधिकारिभेदप्रवृत्तिरुपपद्यते? ।

श्डन्यते । स्वतन्त्रश्चाधिकारी पदार्थोद्देशसूत्रेण विषयप्रयोजने अवगच्छन् सञ्जातरागस्ताभ्यां अन्थाभिष्वज्ञं भावयन्तुत्तरोत्तरसूत्रदर्शनेन विषयप्रयोजनाभ्यां अन्थस्य सम्बन्धविशषमववारयति । ततश्च कृत्ज्ञशास्त्राध्ययनिरतः कृत्ज्ञशास्त्राध्य प्रतिपद्यते । कृत्ज्ञशास्त्राध्यप्रतिपत्तिमांश्च स्वाभिरुषितं सम्पादयतीति सर्वमवदात-मिति ।

तदेवं प्रेक्षावत्प्रवृत्त्यौपयिकं विषयादिपरिज्ञानमुपपादितम् ।

कणभक्षाक्षचरणौ पदार्थोद्देशसूत्रयोर्विषयप्रयोजने निर्दिशन्तौ खग्रन्थप्रति-पाचतां विषयस्य जानन्तौ न तां सूत्रयाञ्चऋतुः। किन्नाम?। उपरितनसूत्रनिरीक्षणे-

१. यद्यपि पदाशोद्देशस्त्रघटकज्ञानशन्दस्य करणसाधनस्य शास्त्रपरत्वं सम्भवत्येव । प्रतिपादितं चेवमेव तात्पर्यटीकावैशेषिकस्त्रवृत्त्यादौ । अथाऽपि तत्वज्ञानशन्दस्य मनुरुन्धा नैरस्माभिरन्यथासम्बन्धज्ञानोपपितः कृतेति बोध्यम् ।

नाधिकारिविशेषगतं सम्बन्धप्रतिपत्यधिगमं मन्वाते । तत्र कणमक्षा द्रव्यादीन् पदार्थत्वेन विशिषन् प्रमेयनिरूपणप्रवृत्ततां स्वप्रन्थस्याभिपेति । तर्हि प्रमेयपद-घटितमेव कुतो नास्त्रयदिति तु मन्दचोयम् । स्वतन्त्रेच्छस्य नियोगपर्यनुयोगा-नर्हत्वादिति \*सारम् ॥

स्याद्वा पदार्थशब्देन प्रवृत्तयौपयिकसम्बन्धज्ञानप्रतिपादनिमत्येव । अथापि द्रव्यादिप्रमेयनिरूपकस्य काणाददर्शनस्य 'प्रमेयतन्त्र'मिति समाख्या साधीयस्येव । ॥ इति प्रमेयतन्त्रसमाख्योपपादनम् ॥

# ॥ तर्कशास्त्रम् ॥

तर्क्यन्ते प्रतिपाद्यन्त इति तर्का द्रव्याद्यः पदार्थाः । तत्प्रतिपादकस्य च काणाददर्शनस्य तर्कशास्त्रसमाख्या साधीयसी ।

'तर्कः कणादमुनिप्रणोतं दशाध्याय्यात्मकं सूत्रोगनिबद्धं वैशेषिकदर्शन'

\*टि—इदमत्राकृतम् । विद्यास्थानेषु परिगणितस्य न्यायविस्तरशिवदतस्य न्यायदर्शनस्याधिकृताधिकारित्वेन प्रतिपन्नस्य स्वतन्त्रपुरुषाधिकर्तव्यतोपायप्रतिपाद-नाऽसङ्गतिः । अधिकृताधिकारिकाणां गुरुमुखतोऽध्ययनस्य दर्शनात् ।

पुराणं धर्मशास्त्रं च विद्या ह्येताश्चतुर्दश ॥
पुराणं धर्मशास्त्रं च विद्या ह्येताश्चतुर्दश ॥
यान्युक्तानि मया सम्यक् विद्यास्थानानि भारत ॥
उत्पन्नानि पवित्राणि पावनार्थं तथैव च ॥
तस्मात्तानि न शूद्धस्य स्प्रष्टव्यानि कथञ्चन ।

इति आश्वमेधिकवचनं च न्यायदर्शनस्याधिकृताधिकारितामाह । 'नचा-नधिकारिणक्शृद्धादीनध्यापयाम्बभ्व प्रवरो मुनीना'मिति प्रत्यक्षखण्डे प्रतिपादयंश्च मणिकारोऽधिकृताधिकारितां तस्य मनुत इति ॥

अत्रेदं समावानम् । सत्यम् । अधिकृताधिकारिकं न्यायदर्शनम् । अथाप्याचार्योगसत्तिप्रयोजकाधिकारिविशेषगतविषयादिप्रतिपत्त्युपपादनपरत्वात्रिरुक्त अन्थभागस्य न कश्चन विरोधः। सूचितमेतत्तत्रैवाध्ययनशब्देनेति ॥ मिति न्यायकोशगततर्कशब्दनिर्वचने तर्कत्वेन वैशेषिकदर्शननिर्देशो प्रतिपाद्य-समारूयया प्रवन्धाभिधानमर्यादामनुस्त्य प्रवृत्तो वेदितव्यः ॥

तर्कशब्दः कर्मसाधनः प्रमेयेषु, करणसाधनश्च प्रमाणेषु वर्तते । अतः प्रमाणप्रमेयनिरूपकयोन्यायवैशेषिकयो 'स्तर्कशास्त्र'मिति नाम सूपपन्नम् ॥

अत एवानम्भद्दो द्रव्यादिप्रमेयषट्कं प्रत्यक्षादिप्रमाणचतुष्टयं च सङ्ग्रहेण निरूपयन् अधिकारिविशेषगतं काणादाक्षपादीयदर्शनप्रमेयसुखबोधं खप्रबन्धप्रयोजनं वदन् खप्रन्थं 'तर्कसङ्ग्ह' नाम्ना व्योजहार,

> काणादन्यायमतयोर्बारुव्युत्पत्तिसिद्धये । अन्नम्भट्टेन विदुषा रचितस्तर्कसङ्ग्रहः ॥' इति ॥

।। इति तर्कसङ्घ्रहसमाख्योपपादनम् ॥ ॥ इति काणाददर्शनसमाख्यानिरूपणम् ॥

# ॥ वैशेषिकदर्शनप्रणेतृत्ररितम् ॥

विदितचरमेतद्यत्तत्रभवान् कणभक्षमुनिर्वेशेषिकं दर्शनं १प्रणिनायेति । अयं तावत्कस्मिन् अन्ववाये जनुमधत्त । कं वा देशविशेषमरुश्चकार । कणभक्षत्वं चास्य कथमित्यादिकं विचारणीयम् ॥

# ॥ वैशेषिकदर्शनप्रणेतुः कद्यपगोत्रत्वप्रतिपादनम् ॥

अयं च कश्यपगोत्र इति प्रतीयते । <sup>२</sup>प्रशस्तपादभाष्ये <sup>३</sup>न्यायवार्तिवे ४त्रिकाण्डीशेषे च काश्यपत्वेनास्य निर्देशात् । काश्यपशब्दस्य चाण्प्रत्ययान्तस्य कश्यपापत्यसामान्यवाचित्वात् ॥

उदयनाचार्यः पुनः किरणावल्यामनुमानग्रन्थे लिङ्गनिरूपणे 'काश्यप कश्यपात्मजः कणाद' इति प्रतिपादितम् ।

१. अत्र च प्रमाणं 'कणादेन तु संप्रोक्तं शास्त्रं वैशेषिकं महत्' इति पद्मोत्तरखण्डवचन बोध्यम् ॥

२. 'विरुद्धासिद्धसन्दिग्धमिलङ्गं कार्यपोऽववीत्'

३. चौखाम्बासंस्कृतप्रन्थमालामुद्रितन्यायवार्तिके ९९ पुटे ॥

४. 'कणादः काश्यपस्समी'

#### ॥ कणाद्द गपदेशांपपादनम् ॥

तपश्चरणकाले धान्यकणभक्षकत्वादुञ्छेन वृत्तेश्च कणाद्त्वमस्य सञ्जातम् । यथोक्तं भद्वश्रीधरेण न्यायकन्दल्यां

'कणाद इति तस्य कापोतीं वृत्तिमनुतिष्ठतो रथ्यानिपतितान् तण्डुरुकणा-नादाय प्रत्यहं कृताहारनिमित्ता संज्ञा । अत एव निरवकाशः कणान् वा भक्षय-त्वित्युपारुम्भस्तत्रभवता'मिति ॥

#### ॥ कणादस्य मुनित्वोपपादनम् ॥ ...

व्यपदिश्यते चायं मुनिरिति १प्रशस्तपादभाष्ये २तद्दीकायां जागदीश्य। स्रूक्तिनाम्न्यामन्यत्र च बहुरुम् ॥

उपापीपदच्च भट्टश्राघरो न्यायकन्दरुयां कणादस्य मुनित्वम् ,

'मुनिमिति शुद्धात्मज्ञानप्रतापक्षपिततमसमत्युप्रतपसं साक्षादशेषतत्वावबोध-युक्तं पुरुषविशेषमाह । एवम्भृत एवार्थे मुनिशब्दस्य लोके दर्शनात्' इति ॥

#### ॥ कणादस्यौलुक्यस्वप्रतिपादनम् ॥

श्न्यायवार्तिके ४ स्होकवार्तिके च वैशेषिकदर्शनप्रणेता औल्लयत्वेन निर्दिश्यते॥

वाचस्पत्ये कर्णाद्वाचिन औळ्क्यशब्दस्य निष्पत्तिः प्रतिपादिता ॥
'औळ्क्य उळ्कोर्परत्यम् । गर्गादियञन्तोऽयम् । उळ्कनामकोर्परत्ये
कणादे वैशेषिकसूत्रकार' इति ॥

अमरसिंहो महेश्वरश्च वैशेषिकदर्शनद्रष्टुः कणादस्यौद्धक्यसमाख्यां प्रत्य-पादयताम् ॥

- १. प्रणम्य हेतुमीश्वरं मुनि केणादमन्वतः । प्रणा पदार्थधर्मसङ्घ्रहः प्रवश्यते महोदयः ॥'
  - २. 'कणमक्षमुनेः पक्षरक्षाविन्यस्तवासनाः । सूर्तित श्रीजगदीशस्य चिन्तयन्तु विचक्षणाः ॥'
  - ३. चौखाम्बासंस्कृतप्रन्थमालामुद्रिते १६७ पुटे II
  - ४. पूर्वमीमांसात्रयमाध्यायप्रथमपादचतुर्थस्तृत्याख्याने ॥

' वैशेषिके स्यादौ छक्य ' इति

' वैशेषिकः — औद्धक्यः । द्वे सप्तपदार्थवादिन ' इति च ॥

एवं वैशेषिकप्रणेतुर्नामानि निरूपितानि ॥ नामनिरूपणेन च तदीयचरित-विशेषोप्यवगम्यते ।

उद्धक्गोत्रापत्यं करयपात्मजोऽयं वीथीनिपतितान् धान्यकणान् भक्षयित्वा तपस्तेषे महत्तरम्। कगादव्यादेशमाक् तपः प्रभावप्रसादितमहेश्वरानुप्रहरु व्यादिपदार्थविज्ञानस्सोऽयं मुनिर्द्रव्यादिपदार्थतत्वप्रतिपादकानि स्त्राणि रचयाम्ब-भूवेति ॥

॥ इति वैशेषिकदर्शनप्रणेतुर्नामनिरूपणम् ॥ ः

# ॥ अथ कणादमुनेर्देशविचारः॥

सोऽयं मुनिमहिश्वरयोगसम्पादनाय प्रभासतीरवासिनो रुद्रावतारस्य सोमश्रमं नाम्नो द्विजवर्यस्यान्तेवासितामयासीदिति वायुपुराणे प्रतिपाद्यते । यथा---

१५सप्तविशतिमे प्राप्ते परिवर्ते कमागते ।
जातुकण्यों यदा व्यासो भविष्यति तपोधनः ॥
तदाष्यहं भविष्यामि सोमशर्मा द्विजोत्तमः ।
प्रभासतीर्थमासाय योगात्मा लोकविश्रुतः ॥
तत्नापि मम ते १पुत्रा भविष्यन्ति नरोत्तमाः ।
अक्षपादः कणादश्चोल्लको वत्स एव च ॥
योगात्मानो महात्मानो विमलाश्शुद्धबुद्धयः ।
प्राप्य माहेश्वरं योगं रुद्रलोकं ततो गताः ॥ १ इति ।

ननु निरुक्तवायुपुराणवचने कणाद उल्लकश्च सहपठितौ । प्रतिपदितं च कणादस्योल्कगोत्रापत्यत्वमौल्रक्यनामनिरूपणे । कथमिदं सङ्गच्छताम्? ॥ ताण्यत्ययान विहिताणन्त न्यायदर्शनः

वत्येव । क

न्यायकन्द्र

नन् न्यायदर्शनः दर्शनप्रणेतृ। कि

मोऽस्ति प्रा अर

प्रभासक्षेत्रव। किल<sup>्</sup>मिथिः वशिप्यते? ।

अत् प्रयोजनविरा

इति सो**मशर्मान**ते

१. वायुपुराणे पूर्वेखण्ड २३ अध्याये मृहेश्वर ब्रह्मसंबादे ॥

२. निरुक्तवचने शिष्याणामेव सतां पुत्रत्वोपचारो बोद्धयः ; आचार्यान्तेवासिनोर्हि पितृपुत्रभावो जनिसम्पादकयोर्ज्ञानप्रदस्याधिक्यं च, ' उत्पादकब्रह्मदात्रोर्गरीयान् ब्रह्मदः पिते 'ति तत्वचिन्तामणौ प्रतिपाद्यत इति ॥

सत्यम् । उल्लंकगोत्रापत्यस्यैव सतः कणादस्योत्दकनामभात्तवमपि सम्भ-वत्येव । कणादोत्दकशब्दौ च समानाधिकरणाविति न कश्चिद्दोषः ॥

वस्तुतस्त्वत्र ' औद्धक्त ' इति पाठस्त्यात् । 'ओद्धक इति पाठोऽप्यस्तीति न्यायकन्दलीम् मिकायामभिहितमपि ॥ औद्धकशब्दश्च ' ऋष्यन्वे'त्यादिसूत्रविहिताणमत्ययान्त उद्धकगोत्रापत्य कणादे सङ्गच्छत एव । काश्यपशब्दश्च निरुक्तसूत्र-विहिताणन्त एव ॥ निरूपितञ्चेतत्सूत्रविहिताण्यत्ययस्याऽपत्यसामान्यवित्वं न्यायदर्शनप्रणेतृपुरुषविशेषनिरूपणटिष्पण्यामसाभिरिति निरवद्यम् ॥

# ॥ न्यायवैशेषिकप्रणेत्रांस्समानदेशकाळ्त्वप्रतिपादनम् ॥

निरुक्तवायुपुराणवचनेन च न्यायवैशेषिकप्रणेत्रोस्समानदेशकारुत्वमवसीयते॥ ननु विदेहराजपुरोहितत्वेन शतपथत्राह्मणादिनिर्दिष्टस्य राह्मणणगोतमस्य न्यायदर्शनप्रणेतृत्वेन सम्भाव्यमानस्य मिथिरुदिशवासित्वमिति प्रतिपादितं न्याय-दर्शनप्रणेतृनिरूपणे। अत्र च प्रभासक्षेत्रवासः प्रतिपाद्यते। कथमिदं सङ्गच्छताम्?।

किमत्रानुपपत्रम् । एकस्यैवानेकदेशवाससम्भवात् । न वै कश्चन निय-मोऽस्ति प्राणिनो यावज्जीवमेकेनैव व।सस्थानेन भवितव्यमिति ॥

अथ १स्यान्मतम् । न वयं देशविशेषवासनियममवळंळ्य न्यायदर्शनप्रणेतुः प्रभासक्षेत्रवासं प्रतिक्षिपामः। येनोपाळभ्येम । किन्तु प्रयोजनविरहादेव । गोतमः किल्ल मिथिलादेशे स्वाश्रमे स्थित एवापवर्गनिरूपकं शास्त्रं प्रणिनाय । किमपरम-विशाप्यतेः । यदर्थमन्ते प्रभासक्षेत्रे सोमशर्मान्तेवासितां गतस्स्यात् । इति ॥

अलोच्यते । न प्रयोजनविरहनिबन्धनः प्रभासक्षेत्रवासप्रतिक्षेपस्सम्भवति । प्रयोजनविरहस्यैवासिद्धेः ।

> 'योगात्मानो महात्मानो विमलारशुद्धबुद्धयः । प्राप्य माहेश्वरं योगं रुद्धलोकं ततो गताः॥'

इति वायुपुराणवचनेन हि माहेश्वरयोगप्राप्तिपूर्वकं रुद्रछोकगमनं प्रभासक्षेत्रे सोमञ्जर्मान्तेवासिताफलमवग यते ॥

१. न्यायवातिंकभूमिकायां ६६-६७ पुरुषोर्द्रष्टव्यम् ॥

ययपि पूर्वमेव प्रमाणादिनिरूपकं परम्परया निश्रेयसोपकारकं शास्त्रं प्रणि-नायैव । अथापि रुद्रगदप्रेप्सोरेव सतो माहेश्वरयोगसम्पादनायः प्रभासक्षेत्रे सोम-शर्मणोऽन्वेवासिता साधीयसी । न हि देहादिविरुक्षणात्मस्वरूपनिरूपकं न्याय-दर्शनं माहेश्वरपदप्रासयेऽरुमिति ॥

नच पाषाणकरुमोक्षव्यवस्थापनादिष न्यायदर्शनपणेतुस्तदुपायानुष्ठानमेव करुप्यम् । अनुष्ठानार्थव्यवस्थापनयोस्समानविषयकत्वानियमात् । अन्यथा लोकाय-तिकदर्शनप्रवर्तकस्य देवगुरोर्नास्तिकाग्रेसरत्वप्रसङ्गात् ॥

नापि शङ्कापिशाचिकाऽवकाशमासादयित। न्यायदर्शनप्रणेता गोतमोऽनुष्ठित-निस्संज्ञात्मस्बरूपावाप्तिलक्षणनिश्रेयससाधनोऽचित्कल्पमात्मस्बरूपं प्राप्तवानित्यत्र प्रमा णाभावात् । निरुक्तवायुपुराणवचनस्य च माहेश्वरयोगानुष्ठानजनितमाहेश्वरपदप्राप्ति-प्रतिपादकस्य भावात् । इति ।

निरुक्तवायुपुराणवचनेनाक्षचरणकणभक्षयोस्समानदेशकाल्यवावगमात् न्याय-वैशिषकदर्शनयोरुपपाद्योपपादकभावापन्नार्थप्रतिपादनस्य बहुलमुपलम्भाचाक्षचरण-कणभक्षमुनी कृतसङ्केतौ प्रमाणप्रमेयनिरूपके दर्शने प्रणीतवन्ताविति सम्भाव्यते॥ अतो न न्यायवैशेषिकयोरुत्पत्तौ बहुकालान्तरतेति स्थितम्॥

॥ इति न्याय्वेशेषिक्ष्रणेत्रोस्समानदेशकाल्रत्वप्रतिपादनम् ॥

भारतिया स्थापन स्यापन स्थापन स्यापन स्थापन स्थापन

सोमशर्मसकाशात माहेश्वरयोगसम्पादनानन्तरं दर्शनप्रणयनवादश्चानुपपन्नः। माहेश्वरयोगलामानन्तरकालिकमाहेश्वरयोगानुष्ठानजनितरुद्रलोकावाप्तिप्रतिपादकवायु पुराणवचनस्वारस्यविरोधात् ॥ इति ॥

॥ इति कणादमुनेर्देशिवचारः ॥
। इति वैशेषिकदर्शनप्रणेतृचरितम् ॥
॥ इति तर्कशास्त्रनिरूपणे वैशेषिकदर्शनिरूपणे नाम तृतीयोद्धासः ॥

परिचि

निर्णय

तथाहि

आ,

रेकाणां सन्धान

# ॥ तर्कशास्त्र निरूपणम् ॥

४. पड्दर्शनीयौर्वापर्य निरूपणम् ॥

अथ तावत् षड्दर्शनीपौर्वापर्यं निरूप्यते न्यायवैशेषिकयोस्खाभावविशेष-परिच्छित्ये ॥

॥ न्यायवैशेषिकयोः पौर्वापर्य निरूपणम् ॥

तत्रादौ न्यायवैशेषिकयोरात्मनिरूपणैकमत्यं प्रतिपाद्यते तयोः पौर्वापर्य-निर्णयाय ।

॥ न्यायवैशेषिक्तयोरात्मनिक्तपणैकमत्यप्रतिपादनम् ॥ न्यायवैशेषिकयोत्तावद्देहेन्द्रियमनोबुद्धिसङ्घातातिरिक्त आत्मा प्रतिपादितः । तथाहि —

## ॥ न्यायद्र्शन आत्मनिरूपणम् ॥

'इच्छाद्वेषप्रयत्नसुखदुःखज्ञानान्यात्मनो लिङ्गम्' इति (न्या. १, अ. १, आ, १० स्) न्यायसूत्रम्

विरुक्षणात्मनि प्रमाणप्रतिपाद्कं भवति ।

अभाषिष्ट च वात्स्यायनोऽस्मिन्नेवसूत्रे इच्छादीनां विरुक्षणात्मिन प्रामाण्यम्। इदं च प्रमेयपरीक्षासिद्धं शरीराद्यनात्मत्वमुपजीव्येति तदेवात्र निरूप्यते ।

॥ न्यायदर्शन अत्मन इन्द्रियाऽतिरेकप्रतिपादनम् ॥

तत्र चाक्षुषरासनादिज्ञानानां तत्तदिन्द्रियान्वयन्यतिरेकानुविधाय्यन्वयन्यति रेकाणां तत्तदिन्द्रियाश्रयत्वमेव युक्तमितीन्द्रियात्मवादः विभिन्नकर्तृकज्ञानद्रयप्रति-सन्धानानुपपत्तेः करणतया इन्द्रियान्वयनियमोपपत्तेश्च निराचिकीर्षितः

'दर्शनस्पर्शनाभ्यामेकार्थयहणात्' (न्या. ३-१-१)

'न विषयव्यवस्थापनात्' (न्या. ३-१-२)

'तद्वग्रवस्थानादेवात्मसद्भावादप्रतिबोधः' (न्या. २--१--३) इति त्रिसूच्या । इन्द्रियेभ्यो वैलक्षण्यं ज्ञातुरात्मनः प्रकारान्तरेणापि प्रतिपादितम् ॥

'इन्द्रियान्तरविकारात्' (न्या. ३-१-१२) इति सूत्रे ।

यथा—सहचरितयो रूपरसयोगृहीतयोरन्यतरदर्शननिबन्धनार्थान्तरस्मरणमूल इन्द्रियान्तरिवकारोर्थद्वयप्रतिपत्तारमेकमाक्षिपति । इन्द्रियात्मवादे चान्यस्य रूपप्रहण मन्यस्य रसप्रहणमित्येकस्यानेकार्थद्रष्टुरभावेनान्यतरार्थदर्शनार्थानार्थान्तरस्मृत्ययोगा-दिन्द्रियान्तरिवकारोऽनुपपन्न एव स्यादिति ॥

एतेन क्षणिकचैतन्यात्मवादोऽपि निरस्तः। सहचारदर्शन, तदाहितसंस्कारो-द्घोधक सहचरितार्थान्तरदर्शनार्थान्तरोपस्थितिरुक्षणज्ञानपरम्परानिर्वाह्यस्येद्रियान्तर-विकारस्य स्थिरात्मसद्भाव एवोपपत्तेरिति ॥

#### ॥ अथ शरीरातिरेकवादः॥

शरीरात्मवादे च कृतहानाकृताभ्यागमप्रसङ्गः हिंसकस्य फलानुभवश्च न स्यात् । विलक्षणात्मवादे चात्मनश्शरीरादिभ्यो विभजनलक्षणहिंसाफलानुभविस्थि रस्यात्मन उपपद्यत एव ।

तदेतत्यतिपादयन्ति न्यायस्त्राणि,

'शरीरदाहे पातकाभावात्' (न्या. ३-१-४) 'तदभावस्सात्मकदाहेऽपि तन्नित्यत्वात्' (न्या. ३-१-५) 'न कार्याश्रयकर्तृवधात्' (न्या. ३-१-६) इति । कर्तृनित्यत्वाभ्युपगमादेव कृतहानादिरपि न प्रसज्यते । इति ।

# ा अथ मनाऽ निरेकपितपादनम् ॥

ययपि मनसञ्चेतन्याभ्युपगमे तस्य नित्येकत्वात्प्रत्यभिज्ञानं हिंसादिफलोप-भोगश्चोपपद्येते ॥ अथापि तस्याणुत्वात्तदीयधर्माणां ज्ञानसुखादीनामतीन्द्रियत्व-प्रसङ्गः ।

यथोक्तं विश्वनाथीयन्यायसूत्रवृत्तौ

'वस्तुतो युगपज्ज्ञेयानुपरुठ्येरित्यणुत्वं स्चितम्। तथाच तद्भतसुखाय-प्रत्यक्षता स्यादिति॥

> ॥ न्यायवैशेषिकयामनानिकपणेकरूप्यापपादनम् ॥ मनसश्चाणुत्वं धर्मित्राहकमानसिद्धम् । धर्मित्राहकमानं च ज्ञानायौगपद्य-

रुक्षणं प्रतिपादयत्सूत्रं १ 'युगपज्ञानानुत्पत्तिर्मनसो लिङ्गम' (न्या. १-१-१६) इति न्याये, वैशेषिके च

'आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षे ज्ञानस्य भावोऽभावश्च मनसो लिङ्गं (वै. ३-२-१) इति समुपलभ्यते ।

आत्मेन्द्रियार्थानां मिथस्सन्निकर्षे सति यत्सन्निध्यसन्निधिप्रयोज्यो कार्य भावाभावो तो तत्र मनश्राब्दिते प्रमाणं भवत इति वैशेषिकसूत्रार्थः ।

सूत्रस्थश्रशब्द उक्तार्थसमुचायक उपवर्णितः ।

यत्पुनश्चन्द्रकान्तीयभाष्ये सूत्रस्थस्य चकारस्य 'स्मृत्यनुमानागमप्रतिभास्त्रम-ज्ञानोहास्युखादिप्रत्यक्षमिच्छोदयश्च मनसो लिङ्गानि । तेषु सित्ख्यमपि युगपज्ञा-नानुत्पत्तिर्मनसो लिङ्ग'मिति न्यायभाष्यनिर्दिष्टस्मृत्यादिपरामर्शकत्वं प्रतिपादितम् । त्तित्रापि न नो विद्वेषः ।

, ज्ञानायौगपद्यात्सिद्धचच मनोणुरूपमेव सेत्स्यति । विभुत्वे ज्ञानायौगपद्यानि चीहात् । इति ॥

दर्शनद्वयेज्ञानायौगपद्यस्यमनोलिङ्गताकण्ठोक्तिर्मनोऽणुत्वसिद्ध्यभिसन्धिकृता। ज्ञानायौगपद्यं च मनसो विभुत्वेऽणोर्वा तस्य प्रतिशरीरं नानात्वे नोपपद्यते। अतो मनसोऽणुत्वं प्रतिशरीरमेकत्वं च प्रतिपादितं न्यायदर्शने

'ज्ञानायौगपद्यादेकम्' (न्या. ३.-२.-५०)

'यथोत्त हेतुत्वाचाणु' (न्या. ३-२-६०) इति सूलाभ्याम् ॥

वैशेषिके च ज्ञानायौगपद्येन सिद्धग्रतो मनसोऽणुत्वं सिद्धं कृत्वा तस्य द्रव्यत्व नित्यत्वप्रतिपादनपूर्वकं प्रतिशरीरमेकत्वं व्यवस्थापितम्।।

> 'प्रयतायोगपद्याज्ञानायोगपद्याज्ञेकम्' इति (वै. ३, अ. २, आ. ३) सूत्रे । ज्ञानप्रयतानां योगपद्येन प्रतीयमानानामुपपत्रत्वं मनोगतिशैष्ठ्यनिवन्धनम् 'न युगपदनेकित्रयोपरुक्येः' (न्या. ३—२—५८)

१. अत्रायं प्रयोगोऽभिमतः। चक्षुरादीन्द्रियमात्मप्रवृत्ताविष्यष्टायकान्तरापेक्षम् । अयुग-पत्प्रवृत्तेः । वास्यादिवदिति । विस्तरस्तु न्यायवार्तिके द्रष्टव्यः ।

स्यायसूत्राभ्यां प्रतिपादितमभिप्रायनिवाह कणमक्षमुनिः; 'प्रयतायौगपद्याङ्जानायौग पदाचैकम्' इति ॥

इदं तावद्वैशेषिकस्य न्यायानन्तरत्वे ठिङ्गम् । इति ॥ तस्मान्मनसोऽणुत्वात्तस्यात्मत्वे तद्गुणानां ज्ञानसुखादीनामनुपरुव्धिः प्रस-ज्यत इति स्थितम्॥

किञ्च सुखाद्युपलञ्चीनां कियाणां करणत्वेनापि मनोनुमानं सम्भवति। मन आत्मवादिनश्च मनसः करणत्वसाधनं विमतं भवति। करणं हि कर्तुः क्रिया-सिद्धौ प्रकृष्टोपकारकम्। अतो ज्ञातृ वैरुक्षण्यं तस्य प्रसज्यत इति।

अतस्स एवं ब्र्यात् । रूपादिसाक्षात्कारस्सकरणकः । सुखादिसाक्षात्का-रश्च निस्साधन इति ।

स प्रतिबोधनीयः, रूपादिसाक्षात्कारोपि निस्साधनो भविष्यतीति । भवतु काममिति चेत् । इन्द्रियसामान्योच्छेदप्रसङ्गोन्धवधिराद्यभावप्रसङ्गश्चेति ।

यथा विषयभेदेन व्यवस्थितानि बाह्येन्द्रियाणि एव मान्तरमपि सुखादि-ग्राहकं मन इन्द्रियं भवितुं अईतीति तु सारम्। तथा च सूत्रम् ,

'नात्मप्रतिपत्तिहेतूनां मनसि सम्भवात्' (न्याः ३-१-१६)

'ज्ञातुर्ज्ञानसाधनोपपत्तेस्संज्ञाभेदमात्रम्' (न्या. ३-१-१७)

'नियमश्च निरनुमान' (न्या. ३-१-१८) इति ।

देहादेरात्मत्विनराकरणेनैव सङ्घातात्मत्वमिष निरस्तम् । सङ्घातो ह्यवस्था-भेदेन भिद्यमानो न पूर्वापरकालानुभूतार्थद्वयप्रतिसन्धानहेतुर्भवतीति ।

> तसाद्देहादिविरुक्षण आत्मेति सिद्धम् । ॥ इति न्यायदर्शन आत्मनिरूपणम् ॥

### ॥ अथ वैशेषिक आत्मनिरूपणम् ॥

आत्मा तावचेतन इत्यविवादम् । तद्विषयिणीचविप्रतिपत्तिश्चैतन्याश्रये विप्रतिपत्तिपर्यवसिता । भवति च चैतन्याश्रये विप्रतिपत्तिः। कायाकारपरिणतानि

# तर्कशास्त्रनिरूपणम् ॥

S. V.O. College

भूतानि । इन्द्रियाणि । मनः । प्राणः । धीः । विलक्षण इति च । विभिन्निया संशयः । किं देहादिरेवाऽऽत्मा । उत विलक्षण इति ।

तत्राह कणभक्षमुनिः

'प्रसिद्धा इन्द्रियार्थाः' (वै. ३-१-१)

'इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योर्थान्तरस्य हेतुः' (वै. २ - १) इति ।

इन्द्रियार्था रूपाद्य 'इदं नील' मित्यादिप्रत्यक्षगोचरा इत्यपरोक्षमिदं समे-षामिति प्रथनसूत्रस्यार्थः । अनेनात्मसाघकानुमाने पक्षासिद्धिः परास्ता ।

इन्द्रियार्थपितिद्धिश्चेन्द्रियार्थभ्योर्थान्तरस्य हेतुर्द्वेघा । रूपादिप्रसिद्धिर्द्वन्या-श्रिता गुणत्वाद्वपविदत्याश्रयतया साक्षात् । सा सकरणिका क्रियात्वाच्छिदिकिया-वत् । करणं च कर्णप्रयोज्यं करणत्वाद्वास्यादिवदिति करणप्रयोजकतया परम्परया चेति । अर्थान्तरस्य हेतुर्ज्ञापक इति द्वितीयसूत्रार्थः ।

अनेन च विरुक्षणात्मसाधिकेन्द्रियार्थप्रसिद्धिरित्युक्तं भवति । अत्र प्रथ-मानुमानं देहादिवैरुक्षण्यसाधकं चैतन्याश्रयस्य । द्वितीयं चेन्द्रियवैरुक्षण्यसाधक-मिति विवेकः ।

ननु प्रथमानुमानेन प्रसिद्ध्याश्रय एव सिद्ध्येत्। न तु विरुक्षणः । प्रसिद्ध्या नियतान्वयव्यतिरेकशास्त्रिनो देहादेख प्रसिद्ध्याश्रयःवोपत्तेः। प्रयोगश्च भवति । शरीरगुणश्चैतन्यं तज्जन्यत्वात्तद्भूपवदिति । एवमिन्द्रियगुणत्वमपि प्राप्तम् । अल्लाह—–

'सोनपदेशः' (वै. ३-१-३) इति ।

प्रसिद्धशा सममन्वयव्यितरेकनियमश्शरीरेन्द्रियाणां अवच्छेदकदेशत्व निबन्धनोपि सम्भवति । तज्जन्यत्वहेतोश्च प्रदीपानाश्चितप्रदीपप्रयोज्यज्ञानवृत्तेः कुळाळाद्यनाश्चितकुळाळ।दिजन्य घटादिवृत्तेर्वा न शरोर।दिजन्यज्ञानीयशरीराद्याश्चय-त्वसाधनपटुतेति सूत्रभावः ।

अथ मन्यत । ज्ञानत्विविशेषितस्यैव तज्जन्यत्वस्य तदाश्रयत्वसाधकता । न च व्याप्तिग्रहासम्भवः । व्यतिरेकव्याप्तिग्रहणोपपत्तेः । शरीराद्यनाश्रितानां हि घटादीनां शरीरादिजन्यज्ञानत्विवरहो हष्ट इति । न चाप्रयोजकत्वं शङ्क्यम् लाघवतर्कपराहतत्वादप्रयोजकत्वशङ्कायाः । शरीरादिजन्यज्ञानस्याश्रयाकाङ्क्षायां हि लाघवेन कल्रप्तस्य शरीरादेरेवाश्रयत्वं कल्पयितुं युक्तम् । 'धर्मिकल्पनातो वः धर्मिकल्पनेति न्यायात् । अत उत्तरं पठित 'कारणाज्ञानात्' (वै. ३—१—४) इति

अयं भावः। लाघवस्य तावद्वाधकानपोदितस्यैवार्थव्यवस्थापनपदुता शरीरचैतन्याभ्युपगमे च तत्कारणेष्विप ज्ञानं प्रसज्यते। जन्यद्रव्यविशेषगुणान कारणगुणपूर्वकतादर्शनात्॥ न चकराद्यवयवेषु ज्ञानमास्ते। अतोऽचेतनारब्धतं शरीरचैतन्ये बाधकम्। बाधकसंवित्तस्य च लाघवतर्कस्य न शरीरचैतन्यव्यवस्थाप् कत्वम्। प्रतिप्रयोगश्च भवति। चैतन्यं न शरीरगुणः। अचेतनारब्धदेहकार्यत्वा द्धटादिवदिति। इति॥

अथ मन्येत । शरीरावयवेष्विप ज्ञानस्वीकारान्न शरीरचैतन्ये बाधकावताः इति । अलाह —

'कौर्येषु ज्ञानात्' (वै. ३-१-५) इति ।

यदि शरीरावयवेषु ज्ञानं स्वीक्रियते । तर्हि तद्वयवधारायाश्चेतनत्वापातः परमाणोरिष चैतन्येवान्तरजातिविशेषशून्यस्य तस्यैव कदाचिद्धटाद्यारम्भकत्विमिति चेतनारब्धस्य घटादेश्चेतनत्वं प्रसज्यत इति सूत्रभावः ।।

यदि घटादेश्चेतन्यमिष्यत इत्युच्यते । तत्राह— 'अज्ञानाच' (वै. ३, अ. १, आ. ६) इति ॥

अतिपतितसकलप्रमाणसम्भावनाभूमिं तिममभ्यं साधयन् शशश्वज्ञमिष साधयेत्। कोह्यनयोर्विशेष इति॥ अतोचेतनहेतुकत्वं शरीरस्य स्थितम्। तेन चाचेतनत्वं तस्य सेत्स्यतीति सूत्रभावः।

तदेवं वैशेषिके षर्सूत्र्या भूतचैतन्यप्रसङ्गेन शरीरात्मत्वं निराकृतम् । अत इन्द्रियात्मत्वमपि निरस्तं बोध्यम् । भौतिकानां हीन्द्रियाणां भूतचैतन्य-प्रसङ्गादेव चैतन्यं न सम्भवतीति ।

इदञ्च न्यायदर्शनव्यवस्थापितेन्द्रियभौतिकत्वोपजीवनेनेति बोध्यम् ।

# ॥ इन्द्रियभौतिकत्वप्रतिपाद्नम् ॥

तथा च सूत्रम् । 'भूतगुणविशेषोपछञ्चेस्तादात्म्यम्' (न्या. ३-१-५९) इति ।

नियतभूतगुणोपलम्भकत्वानामिन्द्रियाणां नियतभूतगुणाभिव्यञ्जकसम्प्रति-पन्नभौतिकभावगोत्रृतादिदृष्टान्तेन पार्थिवत्वाद्यनुमेयमिति सूत्रभावः ॥

एविमिन्द्रियाणां भौतिकत्वं न्यायसूत्रोपपादितमुपजीव्य 'तत्पुनःपृथिव्यादि-कार्यद्रव्यं त्रिविधं शरीरेन्द्रियविषयसंज्ञकम्' (वै. ४–२–१) इति व्यभाङ्क्षीत् कणमक्षमुनिः ।

> इदमपि वैशेषिकस्य न्यायानन्तरत्वे लिङ्गम् । इति ॥ ॥ शारीरस्येकभौतिकत्वप्रतिपादनम् ॥

शरीरस्य चैकभूतोपादनत्वं पाञ्चभौतिकत्वादिपक्षप्रतिक्षेपेण व्यवस्थापितं न्यायवैशेषिकयोः ॥ तथाहि, 'पार्थिवं गुणान्तरोपरुब्वे' रिति (न्या. ३–१–२८) सूत्रयं स्तावन्महर्भिर्गोतमोस्मदादिशरोरस्य गन्धवत्त्वं पार्थिवत्वे प्रमाणं मनुते ॥

अथ खलु तत्रभवानक्षपादः

'पार्थिवाप्यतेजसं तद्गुणोपलब्धः' (न्या. ३-१-२९) 'निच्छ्वासोच्छ्वासोपलब्धेश्चातुर्भीतिकम्' (न्या. ३-१-३०)

'गन्धक्लेदपाकव्यृहावकाशदानेभ्यः पाञ्चभौतिकम्' (न्या. ३-१-३१) इति त्रिस्च्या शरीरे मतभेदं प्रतिपादयन् एकभृतोपादानकेपि शरीरे भृतान्तराणा-मुपष्टम्भकतयानुप्रवेशादभृतान्तरकार्योपरुव्धिरिति न क्लेदादिना पाञ्चभौतिकत्वा-द्यनुमेयभिति जानन् गन्धं च यावच्छरीरभाविनं स्वाभाविकं पार्थिवत्वे विनिगमकं पश्यत्रसमदादिशरीरस्य पार्थिवत्वे श्रुति प्रमाणयन् स्वपक्षमेव व्यवस्थापयामास ॥

शास्त्रानुगृहीतया युक्त्यार्थव्यवस्थानने केवलयौक्तिकाश्शरीरपाञ्चभौतिक-त्वादिवादा न प्रगल्भन्त इति लिङ्गश्रुतिप्रतिपादकसूत्रमध्ये पाञ्चभौतिकःवादिपक्ष-मुपक्षिप्तवतोक्षपादमुनेरभिप्रायः॥

क गमक्षश्च शरीरस्य पाञ्चमौतिकादित्वे बाधकानि क्ले रादेश्चान्यथासिद्धि मुक्तकण्ठं प्रत्यपाद्यत् ॥ 'प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां संयोगस्याप्रत्यक्षत्वात्पञ्चात्मकं न विद्यते' (वै. ४-२-२) 'गुणान्तराप्रादुर्भावाच न ज्यात्मकम्' (वै. ४–२–३) 'अणुतंयोगस्त्वप्रतिषिद्धः' (वै. ४–२–४) इति त्रिस्ज्या ॥ ज्यादानविशेषसंसिद्धिं च

पार्थिवं गुणान्तरोपलञ्चे'रिति तन्त्रान्तरव्यवस्थितेस्सम्पाद्यां जानन्त्रोपादान-विशेषप्रतिपादने व्याप्टतवान् ॥

इदं च वैशेषिकस्य न्यायानन्तरत्वे लिङ्गम् ॥ इति ।

तदेवं शरोरिन्द्रियाणां भौतिकःवं प्रतिपादितम् । भौतिकानां चात्मत्वं भूत-चैतन्यप्रसङ्गेन परिहृतम् ॥ अत एव प्राणात्मवादोपि प्रतिक्षिप्तो वेदितव्यः ॥

'इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योऽर्थान्तरस्य हेतु'रिति काणादस्त्रिमिन्द्र-यार्थप्रसिद्धिशिब्दतं रूपादिविषयसाक्षात्कारं विरुक्षणात्मिन प्रमाणं प्रतिपादयति । मानसप्रत्यक्षस्य च विरुक्षणात्मगमकत्वं 'आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षाचन्निष्पद्यते तदन्य' दिति (वै. ३–१–१८) सूत्रम्।

इदं च ज्ञानसामान्यगमकताया उपलक्षणम् ।

अथ विरुक्षणात्मन्येव प्रमाणान्तराण्यि प्रतिपादयत् 'प्राणापाननिमेषो-न्मेषजीवनमनोगतीन्द्रियान्तरिवकारास्युखदुः खेच्छाद्वेषप्रयज्ञाश्चात्वनो रिज्जानी'ति (वै. ३–२–४) सूत्रमुपरुभ्यते ॥

अत्र चेन्द्रियान्तरविकारप्रभृतयो न्यायदर्शननिर्दिष्टाः प्राणापानादयश्चाधिका आत्मप्रमाणत्वेन प्रतिपाद्यन्ते ॥

इदं च वैशेषिकस्य न्यायानन्तरत्वे लिङ्गम् ॥

ज्ञानस्यचात्मिलङ्गतां प्रतिपादयन्तौ कणभक्षाक्षचरणौ चैतन्यात्मतां नानु-मन्येते। न हि ज्ञानं ज्ञानाश्रयं भवति॥ गुणे गुणानङ्गीकारात्। किञ्चाहं जाना-मीत्यहमर्थधर्मतया प्रतीयमानं ज्ञानं न स्वतन्त्र आत्मा भवितुमर्हतीति॥

वैशेषिकसूत्रप्रतिपाद्यमानाश्च प्राणापानादयः इच्छाप्रयत्नापेक्षा इच्छाप्रयत्न-समवायिनि विरुक्षणात्मनि प्रमाणानि भवन्ति । असम्भावितशरीरादिधर्मत्वज्ञानसमानाश्रयाश्चेच्छादयो विरुक्षणात्मसाधका मन्तव्याः ॥

### ॥ चैतन्य शरीरधर्मत्वासम्भवोपपादनम् ॥

अत्र शरीरात्मवादी मन्यते। यदुक्तं भृतचैतन्यप्रसङ्गेनासम्भावितशरीरादि धर्मत्वस्य ज्ञानस्य तत्सहचरितप्रयत्नादेश्च विरुक्षणात्मगमकत्वमिति॥ तन्न समी-चीनम्। ज्ञानस्य शरीरधर्मत्वोपपत्तेः॥ नच भृतचैतन्यप्रसङ्गः। उत्पत्तिप्रतिबद्धा-नामेव कार्यविशेषगुणानां कारणगुणपूर्वकतादर्शनात्॥ ज्ञानस्य च स्थितेपि कार्य-द्रव्ये सहकारिसमवधानप्रयोज्योत्पत्तिकस्य शरीरधर्मत्वेपि भृतचैतन्याप्राप्तेः॥ अव-स्यं चैतदभ्युपगन्तव्यम्॥ 'गोरोहं जानीमी'त्यादि प्रतीतेश्चेतन्यशरीरधर्मत्वव्यव-स्थापिकायः भावादिति।

अत्रोच्यते । न ज्ञानादिश्शरीरिवशेषगुणो भवितुमर्हति । अयाबद्दयः-भावित्वादेव । यश्च शरीरिवशेषगुणो रूपादिस्स याबद्द्व्यभावी दृष्टः । न च यावच्छरीरभावि ज्ञानम् । तस्मान्न शरीरिवशेषगुण इति ।

ननु यावच्छरीरभाविनां रूपादीनां शरीरधर्माणां चाक्षुषप्रत्यक्षगोचरता दृष्टा । अतोयावच्छरीरमाविनि ज्ञाने बहिरिन्द्रियजप्रत्यक्षाविषये विशिष्टशरीरधर्म-द्वस्यैव निषेधस्यात् । न तु शरीरधर्मत्वमात्रस्येति चेन्न ॥

शरीरगुणस्तावदद्विविधाः । बाह्येन्द्रियजप्रत्यक्षगोचरा रूपादयः । अती-न्द्रियं च गुरुत्वादीति । बुद्धिरप्येतयोरेकामवस्थामासाय शरीरधर्मतामदनुते । नान्यथा । सा च न बाग्रेन्द्रियजन्यप्रत्यक्षविषयः । नाप्यतीन्द्रिया । किन्तु मान-सप्रत्यक्षविषयः । अतोनास्यादशरीरधर्मता सम्भवतीति ॥

तदेतत्प्रत्यपादयदक्षपादः

'अयाव इव्यभावित्वात्' (न्या. ३-२-४८)

'शरीरगुणवैधर्म्यात्' (न्या. ३-२-५४) इति सूत्राभ्याम् ॥

'गौरोहं जानामी'त्यादिप्रतीतिमवलम्बमानानां च देहात्मवादिनां प्रतिक्षे-पार्थता निरुक्तसूत्रयोर्विश्वनाशीयन्यायसूत्रवृत्तेरवगम्यते ॥ शरीरमोचराहंबुद्धिशब्दयोगीणत्वं च गोतमाभिमतं प्रत्यपादयत्स्वीये दर्शने कणमक्षः ॥

अतश्च वैशेषिकस्य न्यायानन्तरत्वं साधीय एव ॥ ॥ इति न्यायवैशेषिकयोरात्मनिरूपणैकरूप्योपपादनम् ॥

ुः ॥ न्यायवैशेषिकयोः पौर्वापर्यसाधकद्देतुनिर्देशः॥

अश्वानेकत्र प्रतिपादिता न्यायवैशेषिकयोः पौर्वापर्यहेतवस्सङ्करुय्य प्रति-

- (१) १न्यायदर्शनप्रतिपादितस्याम्नायप्रामाण्यसाधकहेतोरसिद्धिपरिहारक-त्वात् (२) १न्यायदर्शनप्रतिपादितज्ञानयोगपयप्रतीत्यन्यथासिद्धग्रुपजीवि मन एकत्वप्रतिपादनशालित्वात् (३) १न्यायदर्शनव्यवस्थापितेन्द्रयभौतिकत्वोपजीवि पृथिव्यादिविभागकारित्वात् (४) ४न्यायदर्शनव्यवस्थापितेकभौतिकत्वशेषतया शरीरपाञ्चभौतिकत्वादिनिरासकारित्वात् (५) ५ अधिकात्मप्रमाणोपदेण्हत्वात् (६) ६न्यायदर्शनव्यवस्थापितचैतन्यशरीरधर्मताप्रतिक्षेपपूर्वकशरीरगोचराहम्बुद्धि— शब्दगौणताप्रतिपादनपरत्वात् (७) अमेयतन्त्रत्वात (७) ८न्यायदर्शनव्य-वस्थापितोपमानशब्दप्रमाणान्तरताप्रतिक्षेपकत्वात् (९) १न्यायदर्शनप्रतिपादिता-भावकारणत्वप्रतिक्षेपोपजीविभावरूपमूळकारणनित्यत्वस्वपदिमत्त्रप्रतिपादनशालित्वात् (१०) १०न्यायदर्शननिर्दिष्टशब्दानित्यत्वहेत्पूपपादकत्वात् (११) ११न्यायदर्शन-
  - १. प्रथमोल्लासे टिप्पण्याम् ।
  - २. चतुर्थोह्यासे --न्यायवैशेषिकयोर्मनोनिरूपणैकरूप्योपपादने,
  - ३. ,, इन्द्रियमौतिकत्वव्यवस्थापने,
  - ४. ,, शरीरस्थैकमौतिकतानिरूपण,
  - ५. ,, वैशेषिकगतात्मनिरूपणप्रतिपादने,
  - ६. ,, चैतन्यशरोरधर्मत्वामावनिरूपणे, कार्याक
  - ७. १ , 💢 दर्शनषट्कचरिते, 🗀 🛒 🔑 😥 💮
  - ८. १ ,, प्रमाणचरिते, १, १ । १०० । १०० ।
  - ९. ,, न्यायवैशेषिकयोःपरमाणुकारणत्वप्रतिपादने(टिष्पण्यां),

प्रतिपादिताध्यापनादेस्तदप्रतिपादितप्रत्यभिज्ञादेश्चैकेनैव सूत्रेण शब्दिनित्यत्वसाधकत्व प्रतिक्षेपकत्वात् (१२) १२वर्णसंख्यानियमोपपादकत्वाच वैशेषिकदर्शनस्य न्याय-दर्शनानन्तरत्वं सेत्स्यति ॥

॥ इति न्यायवैशेषिकयोः पौर्वापर्यनिरूपणम् ॥

# ॥ षड्दर्शनीपौर्वापर्यनिरूपणम् ॥

अथ षट्दर्शनीपौर्वापर्यं तावित्ररूप्यते न्यायेवेशेषिकयोस्स्वाभावविशेषपरि-च्छित्ये । तत्र, दर्शनषट्कप्रकृतिप्रमाणचरितानां पर्याकोचनेन दर्शनषट्कपौर्वापर्यं शक्यावगममिति तान्येवादौ प्रतिपाद्यन्ते ।

#### ॥ द्शनषद्कचरितम् ॥

भगवद्वतारेण तावद्बुद्धनाम्ना जगित शुन्यीकृते महर्षिरक्षपादः प्रमाणानि न्यरूपयर्त्स्वायं न्यायदर्शने। कणभक्षमुनिश्च प्रमेयनिरूपकं दशाध्यायीलक्षणं वैशेषिकदर्शनं प्रणिनाय।

प्रमाणप्रभेयनिरूपकयोश्च न्यायवैशेषिकयोर्विरुक्षणात्मनिरूपणेन निश्रेयसामि सम्बन्धः । तत्र प्रमाणनिरूपणप्रवृत्तस्तावदक्षपादमुनिरस्वं दर्शनं निश्रेयसेन सफरु-यितुकामस्तत्रात्मादि द्वादशविधं प्रभेयं न्यरूपयत ।

'आत्मशरीरिन्द्रियार्थबुद्धिमनःप्रवृत्तिदोषप्रेत्यभावफलदुःखापवर्गास्तु प्रमेय (न्या. १-१-९) मित्यादिना सूत्रजातेन ।

द्वादशविधप्रमेयनिरूपणेन \*चात्मचरितं प्रतिपादितं भवति । आत्मचरित-

१०, ११, १२. चतुर्थोछासे—न्यायैशेषिकयोश्शब्दनित्यत्वसाधकहेत्व न्यथासिद्धशुपजीवनेन शब्दानित्यत्वव्यवस्थापननिरूपणे च निरुक्तहेतव उपपादिता अनुसन्वेयाः ॥

\*टि-'आत्मा तावच्छरीरेऽवस्थितो मनोयुक्तैरिन्द्रियेश्शब्दादीन् विषयानुषः लभमानः तदुपादाने प्रवर्तते । प्रवृत्तश्च तदुपादानेन यदि सुखमुपलभते । तदा तत्र रक्तो भवति । यदि वा दुःखं तदा द्विष्टः। यदि च नोभयं तदोपेक्षते । तत्र दोषशब्दितरागद्वेषमोहजनितप्रवृत्त्याहितवासनातः प्रेत्य भवति । भूत्वा च पूर्वा-

विज्ञानेन च पुमान् संसृतिविरक्तोपवर्गरागी च सम्पद्यते। एवं विधाधिकारिसम्पा-द इस्य च शास्त्रस्य निश्रेयसफलकत्वं साधीय एवेत्यक्षपादमुनेरभिपायः।

कणमक्षश्च प्रमेयसामान्यनिरूपणप्रवृत्त आत्मादिकमपि प्रमेयं न्यरूपय-त्स्वीयं दर्शने ।

नैव न्यायवैशेषिकयोरात्मनिरूपणैदम्पर्येण प्रवृत्तिः । षड्दर्शनीसमाख्या एव प्रधानप्रमेयसंस्पर्शन्योत्र मानम् ।

> १'सांख्यं योगः पाञ्चरात्रं वेदाः पाशुपतं तथा । आत्मप्रमाणान्येतानि न हन्तव्यानि हेतुभिः॥'

इति वचने आत्मप्रमाणत्वेन न्यायवैशेषिकयोर्निदेशाभावोभुमर्थं ज्ञापयतीव। सांख्ययोगौ तु निरीश्वरसेश्वरसांख्यशब्दितौ प्रकृतिविविक्तप्रत्यगात्मस्वरू।-निरूपकौ कपिलपतञ्जलिभ्यां प्रणीतौ ।

मीमांसादर्शनं च काण्डत्रयविभक्तं सपरिकरब्रह्मोपांसनानिरूपकं विंशति-रुक्षणं भगवता बादरायणन सङ्करितम् । इति ।

अत्र प्रमाणप्रमेयनिरूपकयोस्तावन्न्यायवैशेषिकयोर्धुकः पौर्वापर्थम् । आत्म-रूपप्रमेयविशेषनिरूपकयोश्च सांख्ययोगयोः प्रमेयसामान्यव्यवस्थापकवैशेषिकानन्तर-भावित्वं सावीयः । सांख्ययोगयोर्विरुक्षणात्ममनननिदिध्यासनपरयोर्मामांसादर्शनस्य च सपरिकरब्रह्मोपासनानिरूपकस्य युक्तं पौर्वापर्थम् । प्रत्यगात्ममनननिदिध्यासनयोः प्रत्यगात्मपरमात्मनिदिध्यासनयोश्च पौर्वापर्येणासित बाधके तत्प्रतिपादकानामिष पौर्वापर्यस्य न्याय्यत्वादिति ।

नुष्ठितकर्मफलं भुङ्क्ते। पुनश्च तज्जातीयान्तरानुष्ठानफलानुभवोपियंकं शरीरजातं पिरगृह्णन् अनन्तदुःखभाजनं भवति। यदापुनस्संसारापादकेषु बाह्येषु विरक्त इन्द्रियाणि बाह्यविषयभ्यो निरुद्ध्य मन आत्मोन्मुखं करोति। तदा विलक्षणात्म भावनाप्रकर्षेणात्मतत्वं साक्षात्कुर्वित्ररस्तनिखिलाविद्यादिदोषो निष्कृष्टखखरूपावाधि लक्षणनिश्रेयसमिथगच्छतीत्यात्मचरितमत्रानुसन्वेयम्।

१. महाभारत, शान्तिपर्वणि, मोक्षथर्मे ३५० श्लोकः॥

# ॥ प्रकृतिचरितम् ॥

सौत्रान्तिकादिबौद्धप्रमेदाः अक्षपादौद्धक्यादयश्च परमाणूपादानकारणता-मातिष्ठन्ते । सांख्ययोगानुसारिणश्च प्रकृतिमृलताम् । मीमांसकाः पुनः प्रकृति-पुरुषशरीरब्रह्मकारणताम् ।

तत्र स्वतन्त्रपरमाणुकारणत्वं सौत्रान्तिकादिमते। ईश्वराधिष्ठितपरमाणुकारण वादश्च वैशेषिकादेः। इति परमाणुकारणवादद्वैविध्यम्। एवं प्रकृतिकारणतावा-देऽपि सांख्ययोगभेदेन द्वैविध्यं मन्तव्यम्।

अत्र परमाणुकारणवादोऽवैदिकः। प्रकृतिकारणवादश्च वैदिकः। प्रकृति-कारणतावादिनीनां अपि सांच्ययोगमीमांसानां यथोत्तरं वेदान्तरङ्गताप्रकर्षः। तथा च पराशरोपपुराणवचनम् ,

> 'अक्षपादप्रणोते च काणादे सांख्ययोगयोः । त्याज्यस्श्रुतिविरुद्धोंऽशः श्रुत्येकशरणेद्विजैः ॥ जैमिनीय च वैयासे विरुद्धांशो न कश्चन । श्रुत्यः वेदार्थविज्ञाने श्रुतिपारं गतौ हि तो ॥' इति ।

वेदान्तरङ्गतातारतम्यनिबन्धनश्चास्तिकदर्शनानां क्रमविशेषस्साधीयानेव । इति ॥

# ॥ प्रमाण बरितम् ॥

प्रत्यक्षमात्रप्रमाणवादश्चार्वाकस्य । अनुमानमात्रप्रमाणवादो बौद्धप्रभेदस्य । प्रत्यक्षानुमानप्रमाणवादो बौद्धप्रभेदवैशेषिकयोः । प्रत्यक्षानुमानशब्दप्रमाणवादस्सां- स्व्यानां मीमांसकानां च । प्रत्यक्षानुमानोपमानशब्दप्रमाणवादो नैयायिकानामिति ।

तत्र तावद्गोतमो बौद्धपक्षप्रतिश्लेषेणेश्वराधिष्ठितपरमाणुहेतुकस्थिरपपञ्चसद्भावं प्रतिपादयन् प्रमाणनिरूपणप्रवृत्ते स्वीये दर्शने प्रत्यक्षादिप्रमाणचतुष्टयं न्यरूपयत् ।

कणभक्षश्च शाब्दार्थविशषसद्भावं न्यायद्शेनप्रतिपादितं च स्थिरप्रपश्चसद्भावं अभ्युपगच्छन्नेव प्रमेयनिरूपके स्वीयं दर्शने प्रत्यक्षानुमाने प्रतिपादयन् शब्दोप-मानयोश्चानुनान एवान्तर्भावं प्रत्यगादयत् , 'एतेन शाब्दं व्याख्यातम्' (वै. १, अ. २, आ. ३)

'अस्येद्मिति बुद्ध्यपेक्षत्वात्' (वै. १, अ. २, आ. ५) इति सूत्राभ्याम्।

कपिलादयश्च स्वर्गाद्यतीन्द्रियार्थसंसिद्धि शब्दैकसम्पाद्यां जानन्तः प्रत्यक्षानु मानशब्दान् प्रमाणान्यभ्युपगच्छन्ति स्मेति ।

अतश्चास्तिकदर्शनानां क्रमविशेष एवमवगम्यते। 'पूर्वं न्यायदर्शनम्। ततो वैशेषिकम्। ततः सांख्यदर्शनं कापिलम्। ततः पातञ्चलं योगदर्शनम्। ततो विश्वतिलक्षणं मीमांसादर्शनं मिति॥

# ॥ न्यायवैशेषिकयोः कापिलादिदर्शनपूर्वत्वोपपादनम् ॥

अयं च कमविशेषः षड्दर्शन्याः परिशोलनेनापि सुनिश्चेयः। तथाहि ।

न्यायवैशेषिकयोः पदार्थोद्देशसूत्रप्रतिपाद्यमानस्य षट्षोडशविधपदार्थतत्व-ज्ञाननिश्रेयससाधनभावस्य १प्रतिक्षेपकं सांख्यदर्शनं २न्यायवैशेषिकप्रमेयप्रवन्धनिर्दे-शकं न्यायवैशेषिकानन्तरभावि भवति ।

३सांख्ययोगयोन्यायवैशेविकानन्तरत्वं च प्रमाणचरितप्रतिपादित मनु-सन्धेयम् ।

हि-१ 'न षट्पदार्थनियमस्तद्घोधान्मुक्तिर्वा' (सां. ५, अ. ७५) 'षोडशादिष्वप्यवं प्रसङ्ग' (सां. ५, अ. ७६) इति सूत्रयोः प्रतिक्षेप-

- २. 'न वयं षट्पदार्थवादिनो वैशेषिकादिवत्' (सां. १, अ. २५) इति सूत्रे वैशेषिकादिप्रमेयप्रणेतृनिर्देशो बोध्यः। सूत्रघटकादिपदस्य न्यायदर्शन-प्रणेतृपरत्वात्। षट्पदार्थोक्तेः षोडशपदार्थोक्युपरुक्षणत्वाच । अभाविष्ट च विज्ञानभिक्षः' नतु वैशेषिकाद्यास्तिकवन्न वयं षट्षोडशादिनियतपदार्थवादिनः। अतोऽप्रतीतोऽपि सदसदात्मकस्यदसद्विरुक्षणो वा पदार्थोऽविद्येत्ययभ्युपेत्य'मिति इति ॥
- ३. सांख्ययोगयोत्तत्वसमासाख्यस्य सांख्यस्य व्याख्यारूपतया सांख्य-प्रवचनसमाख्याभाजोः पौर्वापर्यं च कापिलदर्शने तत्वसमासग्रन्थविस्तर्रूपे तत्व-

पातञ्जलदर्शनपूर्वत्वोपपादनेनैव पातञ्जलदर्शनभाष्यप्रणेतृबादरायणप्रणीता-द्वसमीमांसादर्शनात् बादरायणान्तेवासिजैमिनिकर्नृकात्पूर्वमीमांसादर्शनाच पूर्वत्वं न्यायवैशेषिकयोस्सिद्ध्यति । पातञ्जलभाष्यस्य बादरायणप्रणीतत्वं तावत् ,

'भगवान् पतञ्जिलिस्समाधितत्साधनविभृतिकैवल्याख्यपादचतुष्ट्यात्मकैका-ध्यायपरिमितानि सूत्राणि चकार। तेषु च सूत्रेषु भगवान् बादरायणो भाष्यंचकारे' ति नारायणतीर्थीयन सूत्रार्थबोधिनीसमाख्याकेन योगदर्शनव्याख्यानेनावसीयते।

जैमिनेश्च बादरायणान्तेवासिता, महाभारत आदिपर्वणि (६४) चतुःषष्टि-तनाध्यायायगतस्रोकैरवगम्यते ।

> <sup>२</sup> 'ततस्स महिषिविद्वान् शिष्यानाह्य धर्मतः । सुमन्तुं जैमिनिं पैलं शुकं चैव स्वमात्मजम् ॥ प्रभुविरिष्ठो वरदो वैशम्यायनमेव च । वेदानध्यापयामास महाभारतपञ्चमान् ।' इति ।

किञ्च, 'तर्काप्रतिष्ठानादिष (ब्र. मो. १, अ. १, षा. ३, अ. ४) इति ब्रह्ममीमां तासूत्रेण स्वतन्त्रतर्कम् रूपरम। णुकार गत्वादेन्यायवैशेषिकादिप्रतिपादितस्या-व्यवस्थिततां प्रतिगादयतो मीनांसादर्शनस्य न्यायवैशेषिका यनन्तरभाविः यं स्यात्।

'तर्कस्याप्रतिष्ठितत्वाद्पि श्रुतिम्लो ब्रह्मकारणवाद एव समाश्रयणीयः। न प्रधानकारणवादः। शाक्यौद्धक्याक्षपादक्षपणकपिरुपतञ्जरितकीणामन्योन्यव्याधा-

समासग्रन्थे चाभ्युपगमवादप्रतिक्षिप्तस्येश्वरस्य योगे प्रतिपादनादवसीयते। अतिपादितं चैतद्विज्ञानभिञ्चणा सांख्यभाष्यमूमिकायाम् नन्वेवमपि तत्वसमासाख्यसूलैस्सहास्याः पडध्याय्याः पौनरुत्तयम्। मैवम्। सङ्क्षेपविस्तररूपेणोभयोरपौनरुत्तयात्। अत एवास्याः पडध्याय्या योगदर्शनस्येव सांख्यप्रवचनसमाख्या युक्ता। इयां स्तु विशेषः। यत् पडध्याय्यां तत्वसमासोक्तार्थविस्तरमात्रम्। योगे त्वाभ्यामभ्युप गमवादप्रतिक्षिप्तस्यवेश्वरस्य व्यवस्थापनान्न्यूनतापरिहारोऽपीति इति ॥

१. हि. आर्. ऋष्णार्यव्यासायांच्यां अनेकदाक्षिणास्त्रकोशानुसारेण संशोद्धय निर्णय-सागरमुद्रणास्त्रयमुद्धित महाभारत आदिपंत्रीण १०९-११० पुटयोर्द्धश्च्यम् ॥

तात्तर्कस्याप्रतिष्ठितत्वं गम्यतं इति श्रीभगवद्रामानुजीयनिरुक्तसूत्रभाष्येण च आक्षपादादितर्कानुपात्तवता शारोरकमीमांसापूर्वत्वं न्यायदर्शनादेश्शक्यमनुमातुम्॥

जैमिनीयं च पूर्वमीमांसाद्दीने न्यायवैशेषिकप्रतिपाद्यमानस्य शब्दानित्यत्व स्यानुवादपूर्वकं प्रतिक्षेपद्दीनात्पूर्वमीमांसाद्दीनाद्पि पूर्वत्वं न्यायवैशेषिकयोस्सिद्धम्। इति ॥

### ॥ न्यायकोशकारमतखण्डनम् ॥

न्यायकोशकारः पण्डितभीमाचार्यस्तु न्यायकोशद्वितीयोपोद्धाते यन्थकृच-रितनामके टिप्पण्याम् ,

'अत्र प्रसङ्गतः षड्दर्शनानां सूत्राणां क्रमस्सर्वग्रन्थसमाकलनात्कथ्यते। पूर्वं बादरायणीयं ब्रह्ममीमांसादर्शनम् । ततो जैमिनीयं धर्ममीमांसादर्शनम् । ततो गौतमं न्यायदर्शनम् । ततः काणादं वैशेषिकदर्शनम् । ततः कापिलं सांख्यदर्शनम् । ततः पातञ्जलं योगदर्शनमिति कमं वयं प्रतीमः ।

ब्रह्ममीमांसादिगतन्यायवैशेषिकादिप्रमेयप्रतिक्षेपश्च न न्यायवैशेषिकाद्यनन्त-रत्वं ब्रह्ममीमांसादेस्साधियतुमलम् । ब्रह्मसूत्रप्रतिक्षेप्यस्य न्यायदर्शनादिप्रमेयस्या-नादिकालप्रवृत्तत्वात् । 'एतेन योगः प्रत्युक्त' इत्याद्यपि अनादिसिद्धयोगदर्शनादि-परमेवेति निरूपयति ।

सास्यशब्दिनर्वचने च 'सांस्यं सम्यक्दर्शनप्रतिपादकं शास्त्रम्। यथा (१) देवहूर्ती प्रति भगवतोपिद्षृष्टं सांस्यदर्शनम् (२) नास्तिककपिलप्रणीतो दर्शनिवशेषश्च। अत्रेदं बोध्यम्। नास्तिककिपेलेन तावत्स्वयं पूर्वप्रणीतस्य द्वावि-शित्रं (२२) सूत्रात्मकस्य विस्तरस्त्रपः षडध्याय्यात्मकः कृतः। सांस्यमतप्रवर्तकश्चास्तिकमोदेन द्विविधः। तत्रास्तिकौ द्वौ। देवहूर्तीपुतः किपलस्सेश्वर-सांस्थ्यो, योगशास्त्रप्रवर्तकः पतञ्जलिनामा ब्राह्मणश्च। नास्तिकस्तु निरीश्वरसांस्थ्यो देवहूर्तीपुत्रादन्य एव किपलनामा ब्राह्मणः। देवहूर्तीपुत्रस्तु सांस्थ्यप्रवर्तकश्चीवायु-देवावतार आस्तिक एव। कृष्टि प्रसूतं किपलं यस्तमम् ज्ञानैर्विभर्ती'ति श्रुतेः। 'सिद्धानां किपलो मुनि'रिति स्मृतेश्चेति प्रतिपादयित वादरायणीयस्य ब्रह्ममीमांसा-दर्शनस्य सकलास्तिकदर्शनप्राचीनत्वं सिषाधियेषुः।

अत्र ब्र्मः । स्यादेवानादिसिद्धन्यायवैशेषिकादिप्रमेयप्रतिक्षेपकत्वमात्रं मी-मांसादर्शनस्य तदा, यदि मीमांसादर्शनस्य न्यायादिप्राचीनत्वावगमकप्रमाणान्तर-सम्भवः । न च तत्र प्रमाणामुपलभ्यते । असति च प्रमाणान्तरेऽनादिकालप्रवृत्त-प्रमेयप्रतिक्षेपकत्वसिद्धौ न्यायादिदर्शनप्राचीनतासिद्धिर्मीमांसादर्शनस्य । न्यायादि-प्राचीनतासिद्धौ चानादिकालप्रवृत्तप्रमेयप्रतिक्षेपकत्वसिद्धिरित्यन्योन्याश्रयणमवर्जनी-यम् । स्यादेव च जैमिनोयस्य न्यायवैशेषिकप्रमेयजातमनुवद्तस्तदनन्तरत्वम् । तस्मान्न मीमांसादर्शनस्य न्यायवैशेषिकदर्शनप्राचीनत्वं सम्भवति । इति ।

यद्पि मीमांसाद्द्यीनस्य सर्वद्द्यीनप्राचीनत्वव्यवस्थापनाग्रहिणा 'ऋषिं प्रस्तं कपिल'मिति स्वेताश्वतरोपनिषत्प्रतिपन्नस्य कपिलस्यास्तिक्यातिरकेण निरीश्वरसांस्व्य-प्रवर्तकःवानुपपत्तिरिति प्रतिपादितम् ।

तदपि न । भगवान् बादरायणः खलु निरुक्तश्रुतिप्रतिपन्नाप्तभावकपिल-प्रणीतनिरीश्वरसांख्यानवकाश्रप्रसङ्गं निरीश्वरसांख्योपवृद्यत्वे वेदान्तानां हेतृचकार ।

१ (स्मृत्यनवकाशदोषभसङ्गा .... .... 'दिति

अतस्श्रुतिप्रतिपन्नत्य कपिलस्य भगवद्वतारस्य निरीश्वरसांख्यप्रवर्तकत्वं भगवद्भादरायणाभिनतमिति ॥

अस्य च भगवदावेशावतारत्वं 'यम्तमश्रे ज्ञानैर्विभर्ता'ति श्रुतिवाकयत्वर्ण्डन ज्ञानस्रपभगवदगुणाभिन्यत्तयवच्छेद्कत्वलक्षणमवगम्यते ।

सिद्धे च भगवद्वतारकपिरुस्य निरीश्वरसांख्यप्रवर्तकत्वे तस्य पडश्यायी-प्रणेतृत्वमपि साधीय एव । 'तद्वा तादृग्वेति न काश्चद्विरोप' इति न्यायात् ।

'गोतमेन तथा न्यायं सांख्यं त किपलेन वै' इति पाद्मवचने न्यायवैशेषि-कादिसहपठितस्य सांख्यदर्शनस्य पडध्यायीलक्षणस्य किम्लप्रणीतत्वेन प्रतिपन्नस्य \*भगवद्वतार्किष्लप्रणीतत्वस्यैव स भवाच ।

<sup>\*</sup>टि-अत्रेदं बोध्यम् । तामसानां शास्त्राणां न्यायेवेगेपिकपाशुस्तादीना-मासुरप्रकृतिमोहनाय शङ्करादिभिरभ्यर्हणीयैः प्रणीतत्वप्रतिपादने निर्दिष्टस्य सांख्य

१. ब्रह्मभामायां २ अ. १ पा. १ स्त्रम् ।

योगदर्शनस्य चादिशेषावतारपतञ्जिकमहर्षिप्रणीतत्वम् , 'योगेन चित्तस्य पदेन वाचां मलं शरीरस्य च वैद्यकेन । योपाकरोत्तं प्रवरं मुनीनां पतञ्जिलं प्राञ्जिलरानतोस्मि ॥' इति अभियुक्त-वचनेनावगम्यने ।

अतस्सांस्वययोगदर्शनयोरार्वाचीनब्राह्मणप्रणीतत्वं न्यायकोशकारप्रतिपादितं न सम्भवति । इति ।

अत आस्तिकदर्शनानां क्रमविशेषोस्मद्भिमतस्साधीयानेव ।

स्याद्वा सांख्ययोगदर्शनाभ्यां प्राक्तानत्वं मीमांसादर्शनस्य । न्यायवैशेषिक-प्रमेयाण्यनुवदतस्तुतस्य न्यायवैशेषिकानन्तरभावित्वमेवेति सिद्धमास्तिकदर्शनेषु षट्सु न्यायेतरदर्शनप्राचीनत्वं वैशेषिकदर्शनस्य । न्यायस्य च स्वेतरयावद्दर्शनप्रा-चीनत्वम् ।

अथ मन्येत अनादिनिधनाविच्छिन्नसम्प्रदायाम्नायार्थविचाररूपस्य मीमांसा-दर्शनस्य न्यायवैशेषिकाद्यनन्तरत्वं न सम्भवतीति ।

सत्यम् । वेदार्थविचारोपि वेदवदनादिकालप्रवृत्त एव । न हि बादराय-णात्पूर्व वेदार्था एव न विचारिता इति शक्यं वक्तुम् । इति । बादरायणसङ्कलितं प्रवर्तकस्य कपिलस्य भगवदवतारत्वं युक्तमेव । ननु तत्रैव वचने कणादादीनां रुद्रशक्त्याववेशस्य प्रतिपादितस्य भगवदवतारेऽसम्भव इति चेत् ।

मैवम् । रुद्रशक्तयावेशस्य तमोगुणाभिभवरुक्षणस्य भगवदावेशावतारेपि जीवे स्वस्वाभाव्येन सम्भवात् ।

जगन्नाशाधिकारं च स्वीयं जानन् पुनारुद्रस्तामसदेवो जगन्नाशौपयिकीं कणादादेस्तामसशास्त्रप्रणयनप्रवृत्तिं स्वीयशक्त्यावेशम्.लां स्विपयामभाषिष्ट ।

'मच्छत्तयावेशितैविष्ठैस्संप्रोक्तानि ततः परम् । कणादेन तु संप्रोक्तं शास्त्रं वैशेषिकं महत् । इत्यादिना, मायवादमसच्छास्त्रं प्रच्छन्नं बौद्धमेव च। मैथेव कथितं देवि जगतां नाशकारणात् । इत्यन्तेनेति । तुन्यायवैशेषिकानन्तरभाव्येव न्यायवैशेषिकप्रमेयप्रतिक्षेपकमिति न किञ्चिदनुपपन्नम् ।

## ॥ अथ ब्रह्ममीमांसाया न्यायवैशेषिकानन्तरत्वापपादनम् ॥

तथाहि । ब्रह्ममीमांसाद्वितीयाध्यायद्वितीयपादे परपक्षप्रतिक्षेपपादसमारूये द्वितीयं तावदधिकरणं वैशेषिकमतप्रतिक्षेपकमुपलभ्यते सप्तस्च्यात्मकम् ।

तत्र प्रथमद्वितीयपञ्चमषष्ठसूत्राणि \*न्यायवैशेषिकाभिमतं रूपादिमन्नित्यपर-माणुगतजीवादृष्टकारितार्थाक्रयाजनितसंयोगनिवन्धनं स्थूलप्रपञ्चोद्भवं प्रतिक्षिपन्ति ।

## \*। न्यायवैशेषिकयाः परमाणुकारणत्वव्यवस्थापनम् ॥

\*दि—न्यायवैशेषिकयोः परमाणुकारणत्वव्यवस्थापनं यथा—'व्यक्ताद्वयक्तानां प्रत्यक्षप्रामाण्यात्' (न्या. अ. ४, आ. १, सूत्रम् ११) इति न्यायसूत्रं तावत्प्रेत्य-भावपरीक्षाप्रकरणस्थं परमाणुं जगत्कारणं प्रतिपाद्यति । यथा । अत्र तावद्वयक्तहे- उक्तत्वं स्थूलप्रपञ्चस्योपपाद्यते । किं पुनर्व्यक्तम्शा रूपादिमदतिसूक्ष्मं परमाणुलक्ष-णम् । अव्यक्तं तदिति चेत् । सत्यम् । अव्यक्तमपि तद्वयक्तसादृश्याद्वयक्तमित्युप-चर्यत इति । किं पुनर्व्यक्तसादृश्यम् श रूपादिमत्वम् । कारणविषयं च व्यक्तपदं प्रयुद्धानस्सूत्रकारः परमाणुकारणतामेव मनुते । प्रधानकारणवादिनो द्वव्यक्तं प्रधानं कारण मामनन्तीति । किमुक्तं भवतिः। रूपादिमतोऽतिसूक्ष्नात्तादृशस्य स्थूलप्रपञ्च स्योत्पत्तिरिति । कृत एतत्प्रतिपत्तव्यम् श प्रत्यक्षप्रामाण्यात् । दृश्यते खलु रूपादि मतः कपालादेन्तादृशस्य घटादेरुत्यत्तिरिति । प्रत्यक्षप्रामाण्याच्च रूपादिमज्जगत्कारणं व्यवस्थापयन् सूत्रकारः परमाणुकारणत्वमेव मनुते । प्रधानस्यारूपादित्वात् । मूल कारणत्वप्रतिपादनेनेव परमाणोर्नित्यत्वमप्यक्षपादाभिमतम् ।

अक्षगदाभिमतमेव मूलकारणस्य रूपादिमत्वं नित्यत्वं च स्पष्टमेव प्रति-पाद्यति कणभक्षः,

'सदकारणविन्नत्यम्' (वै. ४-१-१) 'कारणभावात्कार्यभाव' (वै. ४-१-३) इति सूत्रद्वयेन । अभावकारणवादं न्यायप्रतिक्षिप्तं जानंश्च सत्पदं कारण-विषयं प्रयुङ्क्ते ।

इदं च वैशेषिकस्य न्यायानन्तरत्वे लिङ्गमिति।

तृतीयतुरीयस्त्रे \*वैशेषिकप्रतिपादितं नित्यमेकं समवायाख्यं पदार्थान्तरं प्रतिक्षिपतः । 'अपरिग्रहाचात्यन्तमनपेक्षे'ति सप्तमं सूत्रं च मुमुक्ष्वनुपादेयतां वैशे- षिकस्य प्रतिपाद्यति ।

तत्र परमाणुकारणत्वप्रतिक्षेपस्तावत्परमाणुद्र्यणुकाभ्यां द्र्यणुकञ्यणुकोत्पत्ति-वदन्येषामपि वैशेषिकाभिमतानां असामञ्जस्यं प्रतिपादयता 'महद्दीर्घवद्वा हस्य-परिमण्डलाभ्या'मिति प्रथमस्त्रेण स्थूलप्रपञ्चानुपपत्तिकारणानवस्थित्यन्तरप्रसङ्गेन चिकीर्षितः।

\*टि—अस्य च समवायस्य प्रतिक्षेपः 'समवायाभ्युपगमाच साम्यादनव-स्थितेः' 'नित्यमेव च भावा'दिति स्त्राभ्यां प्रतिपादितोऽत्रानुसन्धेयः। यथा, 'यदि समवायो नित्यस्यात् । स्यात्पपञ्चोऽपि तथा । नित्यपपञ्चविषयं नेदमनिष्टमिति चे, न्मैवम् । कार्यप्रपञ्चविषयत्वादापादनस्य । कथमेवं भविष्यति ?। सम्बन्धनित्यत्वादेव । सम्बन्धसत्तायाश्च सम्बन्धिसत्तानिर्वाद्यत्वात् । नवेदं नित्यपपञ्चसत्तयोपपाद-नीयम् । अनित्यसम्बन्धिवनाशनिबन्धनानित्यताया अपि सूपपादत्वात् । कथं नित्येऽनित्यत्वोपपादनं सङ्गच्छत इति चे, न्नित्यत्वेऽप्येषोऽनुयोगस्तुल्यः। नित्यानित्य-त्वविरोधस्तु कार्यप्रपञ्चनित्यत्वसमवायनानात्वान्यतराभ्युपगमपरिहार्य एव । तत्र प्रथमाभ्युपगमेऽपसिद्धान्तः । परमाण्वोध्यरादिकल्पनं च मनोरथमात्रं स्यात् । तदेनतस्रितेपादयत् 'नित्यमेव च भावादि'ति ब्रह्ममीमांसासूत्रं प्रवृत्तम् ।

समवायनानात्वाभ्युपगमस्तु न प्रगल्मते । समवायस्यैवाऽसिद्धेः । अप्र-थक्सिद्धविशेषणान्येव स्वविशिष्टप्रतीतिमुपपादियिप्यन्तीति कल्पकाभिमतस्याऽ-न्यथैवोपपत्तेः । स्वविशिष्टप्रतीतिनिर्वाहकत्वं चाऽप्रथक्सिद्धविशेषणानां समवायस्ये-वोपपद्यत एव । अन्यथा तत्रापि विशिष्टबुद्धिनियामकसम्बन्धान्तरकल्पनेऽनवस्था-पातात् । नित्यानित्यत्वविशेषपरिहाराय समवायनानात्वेऽवश्यमभ्युपगनत्वयं सित लाघवस्यापि समवायकल्पकस्य विरहात् । अनन्तसमवायतत्सम्बन्धत्वकल्पनातोऽपि कल्ठतेप्वेवाऽप्रथक्सिद्धविशेषणेषु सम्बन्धत्वकल्पनस्यैवौचित्याच्च । अतस्समवाया-भ्युपगमोऽसमञ्जसः । तथाच स्त्रं 'समवायाभ्युपगमाच्च साम्यादनवस्थिते ' रिति ॥ इति । 'अझेरूद्भुज्वलनं वायोस्तिर्यक्पवनमणूनां मनसश्चाद्यं कर्माऽदृष्टकारितम् ' (वै. ५-२-१३) इति वैशेषिकसूत्रप्रतिपादितं च जगदारम्भकसंयोगजनकपरमाणु-समवेतायिकयाया अदृष्टकारितत्वं 'उभयथापि न कर्मातस्तद्भावं इति द्वितीय-स्त्रेण प्रतिक्षिप्यते ॥

नित्यसर्गप्रसङ्गेन युगपन्निरुद्धवृत्तीनां अदृष्टानां नानाजातीयकानां आद्विपरा-धंकालमविपाकेनाव श्लोना सम्मवा चादृष्टजनितिकियाहेतुक जगदुद्यवादोऽनुपपन्न इति निरुक्तस्त्रभावः ।

यत्पुनर्मू रुकारणस्य परमाणो रूपादिमत्वेन 'कारणभावात्कार्यभाव' इति स्त्रप्रतिपन्नस्योदात्तिसाधकप्रमाणाभावरुक्षणं नित्यत्वसाधकत्वेन 'अकारणविन्नत्य' मिति स्त्रयतोऽभिमतं कणभक्षस्य । तत्प्रतिक्षिप्तं भवति, 'रूपादिमत्वाच विपर्ययो दर्शनात्' 'नित्यमेव च भावा'दिति पञ्चमषष्ठस्त्राभ्याम् रूपादिमतां घटादीनामनि त्यत्वादिदर्शनात्परमाणोरपि रूपादिमत्वेऽनित्यत्वपसङ्गः । तस्य रूपादिमत्वोऽनङ्गी-कारे च तन्मूरुं जगदरूपम समगन्धमस्पर्शे च स्यादिति रूपादिस्वीकारास्वीकारयोदोषस्य जागरूकत्वाद्र्पादिमन्नित्यपरमाणुकारणत्वमनुपपन्नमितीममर्थं प्रतिपादय-द्र्याम् ॥

तस्मात्सिद्धं वैशेषिकप्रमेयप्रतिक्षेपकाधिकरणगर्भस्य ब्रह्मसीमांसादर्शनस्य न्यायवैशेषिकानन्तरत्वम् । इति ॥

# ॥ अथ पूर्वमीमांसाया न्यायवैद्योषिकानन्तरत्वोषपादनम् ॥

न्यायवैशेषिकयोर्व्यवस्थापितं शब्दानित्यत्वमन् प्रतिक्षिपत् तत्प्रतिपादि-तान्यथासिद्धीनां शब्दनित्यत्विकङ्कानां प्रतिष्ठापकं च जैमिनीयं पूर्वमीमांसादर्शनं न्यायवैशेषिकानन्तरभावीति निश्चीयते॥

न च जैभिनीयव्युत्पाद्यशब्दिनत्यत्वप्रतिक्षेपकयोर्न्यायवैशेषिकयोग्तद्नन्तर-त्वमेव युक्तमिति वाच्यम् । शब्दिनित्यत्ववादस्यानादिकारुप्रवृत्तत्वात् ॥

अन्यथा पुनर्वेदार्थविचारस्यापि जैमिन्युपज्ञत्वप्रसङ्गः ॥ किन्नामः । जैमिनेः पूर्वमेव बहवो वेदार्थम् मीमांसमानाइशब्दनित्यःव- मातिष्ठन्त । स एव च शब्दनित्यत्ववादो न्यायवैशेषिकयोः प्रतिक्षिप्तो जैमिनिना च स्वीये पूर्वमीमांसादर्शने व्यवस्थापित इति ॥

अथ जैमिनीयगतस्य न्यायवैशेषिकप्रतिपादितशब्दानित्यत्वप्रतिक्षेपस्याऽव-गमो न्यायवैशेषिकयोश्शब्दानित्यत्वप्रतिपादनप्रकारावगमनिबन्धन इति न्याय-वैशेषिकगतशब्दानित्यत्वप्रतिपादनप्रकार आदौ निरूप्यते न्यायवैशेषिकयोः पौर्वा-पर्यावगमाय च ॥

# १॥ न्यायवैशेषिकयोश्शब्दानित्यत्वव्यवस्थापनम् ॥

तत्र न्याये शब्दानित्यत्वसाधकहेतुप्रतिपादनपूर्वकं शब्दनित्यत्वप्रति-क्षेपः। वैशेषिके च शब्दनित्यत्वपक्षप्रतिक्षेपेण शब्दानित्यत्वसाधनं च दृश्यते। यथा, 'सतो लिङ्गाभावात्' (वै. २. अ. २, आ. २६) 'नित्यवैधर्म्यात्' (,, ,, २७) इति वैशेषिकस्त्रद्वयेन तावत्साधकप्रमाणासद्भाववाधकप्रमाणसद्भा-वाभ्यां शब्दनित्यत्वं प्रतिक्षिप्यते॥

शब्द् नित्यत्वसाधकोच्चारणपूर्वापरकालिकशब्दोपलब्ध्यभावशब्दानित्यत्वसा-धकोत्पत्तिलक्षणप्रमाणाभ्याम्,

'रप्रागुचारणा दनुपलञ्चेरावरणायनुपलञ्चेश्च।'

' ३उपरुभ्यमाने चाऽनुपरुब्धे रसत्वादनपदेशः॥'

इति न्यायसूत्रप्रतिपादिताभ्यां निरुक्तवैशेषिकसूत्रद्वयविवक्षिताभ्यां शब्द-नित्यत्वं प्रतिक्षितं भवति ॥

शब्दानित्यत्वसाधकोःपत्तिलक्षणप्रमाणमेवोपपादयतः

'अनित्यश्चायं कारणतः' (वै. २, अ. २, आ. २४)

' लिङ्गाचाऽनित्यरशब्दः ' (,, ,, ३२) इत्युत्तरस्त्रे ॥

अस्मिन् प्रकरण उपादीयमानानां स्त्राणामधीं न्यायमाप्यवैशेषिकस्त्रोपस्काराद्यो विशदमनुसन्धेयः ॥

२. न्यायदर्शने-२, अ. २, आ. १८, स्त्रम् ।

निरुक्तप्रथमसूत्रविवक्षितोत्पत्तिरुक्षणानित्यत्वव्यवस्थापककारणवत्वहेतृपपा— दनेन शब्दकारणविभागं प्रतिपादयति,

'नचासिद्धं विकारात् ' (वै. २, अ. २, आ. २९)

'अभिन्यक्तौ दोषात्' ( " " ,, ३°)

'संयोगाद्विभागाच्छब्दाच शब्दनिञ्पत्तिः' (वै. २—२—३१) इति त्रिस्त्री निरुक्तसूत्रद्वयमध्यपठिता ॥

द्वितीयस्त्रघटकिङ्गशब्देन च कृतकथर्मोपचारेन्द्रियप्रत्यासत्तिश्राद्यत्वादि शब्दोः पत्तिसाथकं विवक्षितम् ॥

'आदिमत्वादैन्द्रियकत्वात्कृतकवदुपचाराचे'ति (न्या.२, अ.२, आ.१३) न्यायसूत्रप्रतिगदिता हेतवो निरुक्तसूत्रयोनिर्दिष्टा वेदितन्याः॥

इयांस्तु विशेषः। कृतकवदुपचारं तीत्रःवादिविकारलक्षणं साक्षाच्छव्दा-नित्यत्वसायकं प्रत्यपादयदक्षपादः। कणमक्षस्तु 'लिक्न'शब्देन तमपि सङ्गृह्णन् कारणवत्वलक्षणहेत्र्पपदकतया च तं न्यरूपयत् 'नचासिद्धं विकारा'दिति सूत्रे॥ इति।

एकवर्णोगरुम्भकारिकसर्ववर्णोगरुम्भयोग्यदेशस्थसमानजातीयैकायञ्चकत्य— ङ्गयःवनियमभङ्गान्यतरप्रसङ्गाभिन्यञ्चकताशकारिकशञ्जरोगरुञ्यतुगपत्त्यभिभवानुग-पत्तिभिः शञ्दाभिन्यक्तिपक्षासामञ्जर्यं गोतमाभिमतं मुक्तकण्ठं प्रतिपादयन् कणभक्षरशञ्दतीत्रञ्चादिग्रहणानां अभिन्यञ्चकतीत्रञ्चादिविषयतामनापद्यमानानां सा-भाविकतीत्रञ्चादिशञ्दविकारोपपादकतया विकारहेतुकं शञ्दकारणवत्त्वज्ञपशञ्द्रो स्त्रपत्तं प्रस्मादयदिति युक्तं काणाददर्शनस्य न्यायवित्यादितकारणवत्त्वज्ञपशञ्द्रो निस्रवहेतुप्रगादकस्य न्यायदर्शनानन्तर्यम् ॥ इति ।

# ॥ अथ न्यायवैशेषिकयोदशब्दितत्यत्वसाधकद्वेत्वन्यथासिद्धग्रुपपादनम् ॥

न्यायवैशेषिके तावच्छव्दानित्यत्वं व्यवस्थापयती शब्दनित्यत्वसाधकहे-त्वन्यशासिद्धिमपि प्रतिपादयतः ॥ तत्र तावच्छब्रानित्यत्विलिङ्गमध्यापनमभ्यासं च 'सम्प्रदानात्' (न्या. २, अ. २, आ. २५)

'अभ्यासात्' ( ,, ,, २९) इति स्त्राभ्या मन् प्रतिक्षिपति न्यायदर्शनम् , 'श्उभयोः पक्षयोरन्यतरस्याऽध्यापनादप्रतिषेधः' 'श्नान्यत्वेऽ प्यभ्यासम्योपचारा'दिति स्त्राभ्याम् । कणभक्षमुनिश्च न्यायदर्शननिर्दिष्टामध्यापनस्य शब्दनित्यत्वसाधकतां शब्दनित्यत्ववाद्यभिमतां जानन् शब्दानित्यत्वेऽध्यापनानुपपत्तिप्रसङ्गं शब्दनित्यत्वपर्यवसायिनमस्त्रयत् ॥

' द्रयोस्तु प्रवृत्योरभावात् ' (वै. २, अ. २, आ. ३३) इति।

न्यायस्त्रप्रतिपादितं चाऽभ्यासिकङ्गं प्रतिपिपादियषुर्द्धिरुचारणविषयसामि-धेनीवाचकं श्रौतं प्रथमाशब्दं शब्दिनित्यत्वसाधकमसूत्रयत्

'प्रथमाशब्दा' (वै. २, अ. २, आ. ३४) दिति॥

नन्वभ्यासहेतुप्रतिपादनं चेत्सूत्रकृतोऽभिमतम्। 'तदाऽभ्यासादित्येव सूत्र-येत्। स्वाधीनत्वाच्छब्दप्रयोगस्य। सत्यम्। प्रथमाशब्दस्यापि शब्दस्थैर्यसाधक-तामभिप्रयन् पुनः कणभक्षः 'प्रथमाशब्दा'दित्येवाऽसूत्रयत्।

प्रथमाञ्च्दो हि समुद्रायघटकप्राथिमकार्थवाचिःवाकारेण साक्षाच्छव्दस्यैर्य-हेतुः। स्वघटितश्रुतिवाक्योपस्थापकश्च परम्परयाऽभ्यासहेतूपपाद् नेनापीति न किञ्चि दपहीनम्।

> साक्षाच्छब्दस्थैर्थसाधकं प्रत्यभिज्ञानमपि न्यायदर्शनाप्रतिपादितं स्त्रयति । 'सम्प्रतिपत्तिमावाच्च (वै, २, अ. २, आ. ३५) इति ॥ अथ स्त्रत्रयप्रतिपादितं हेतुजातमनैकान्तिकत्वेन परिहरति । 'सन्दिग्धास्सति बहुत्वे' (वै. २—२—३६) इति ।

अतेदं बोध्यम् । न्यायदर्शने तावदध्यापनाभ्यासयोश्शब्दनित्यत्वासाध-कता सूत्रद्वयप्रतिपादिता । कणमक्षस्तु परं सूत्रलाघवं मन्यमानः न्यायदर्शनोक्ता-

१. न्यायदर्शने २. अध्याये २. आहिके २८. स्त्रम्।

ध्यापनाभ्यासयोः तदप्रतिपादितप्रत्यभिज्ञादेश्च साधारणं साधारण्यदूषणमेकेनैव सूत्रेण प्रत्यपाद्यत् । शील्लमिदं कणमक्षस्य । यदक्षपादेन विस्तरशः प्रतिपादिताना-मर्थीनां प्रायश अल्पेनैव स्वीयेन शब्दसन्दर्भेण विषयीकरणमिति ।

शब्दानित्यत्वपक्षे च वर्णसङ्ख्यानियमं सामान्यविषयं 'सङ्ख्याभावस्सामा-न्यतः' (वै. २, अ. २, आ. ३७) इति सूत्रेण प्रतिपादयन् वर्णसङ्ख्यानियमा-न्यथानुपपत्त्या शब्दनित्यत्वसाधनं निराकृतं मन्यते ।

न्यायद्श्वीपपादिताध्यापनहेत्वन्यथानुपपत्ति शब्दनित्यत्वप्रसञ्जकं प्रतिपा-दयतो न्यायद्श्वीननिर्दिष्टाध्यापनाभ्यासौ तदनुक्ते च प्रथमादिन्यपदेशप्रत्यभिज्ञेऽनै-कान्तिकत्वेन प्रतिक्षिपतो वर्णसङ्ख्यानियममुपपाद्यतश्च काणाददर्शनस्य न्यायदर्श-नविवरणरूपस्य युक्तमेव न्यायानन्तरत्वमिति ॥

।। इति न्यायवैशेषिकयोदशब्दानिस्यत्वव्यवस्थापनम् ॥

## ॥ जैमिनीये न्यायवैशेषिकादिप्रतिपादितशब्दानित्यत्वहे त्वन्यथासिद्रग्रुपपादनेन शब्दनित्यत्वस्यपनस्थापनम् ॥

उपपादितं न्यायवैशेषिकयोदशब्दानित्यत्वव्यवस्थापनम् । अथ जैमिनीय-गतस्तः प्रतिक्षेत्रप्रकारः प्रतिपायते ।

जैमिनीयं च पूर्वमीमांसादर्शने प्रथमाध्यायप्रथमपादषष्ठाधिकरणे न्याय-वैशोषिकप्रतिपादितस्य शब्दानित्यत्वस्य प्रतिक्षेपेण शब्दनित्यत्वं व्यवस्थाप्यते 'कर्मेके तत्र दर्शना' (१) दित्यादिना सूत्रजातेन ।

इदं च सूत्रं शब्दोचारणकाल एव शब्दोपलम्भलक्षणं न्यायवैशेषिकयो-रभिमतं शब्दानित्यत्वहेतुमनुवदति। 'अस्थाना' (२) दिति सूत्रं च सतो लिङ्गाभावा'दिति वैशेषिकसूत्रप्रतिपादितं शब्दिनत्यत्वव्यवस्थापकोपलब्ध्यभावम्।

उचारणकालः एव शब्दोपलम्भमभ्युपगम्यैव न्यायवैशेषिकमतं प्रतिक्षिप्यते ।

- 'समं तु तत्र दर्शनम् (७)
- ' सतः परमदर्शनं विषयानागमा' (८) दिति सूत्राभ्याम् ।
- ' नित्यवैधर्म्या दिति सामान्यशब्दं प्रयुक्तानस्य कणभक्षमुनेरभिमतं करो-

तिकर्मतया शब्दोपदेशलक्षणं शब्दानित्यत्वलिङ्गं 'करोतिशब्दा' (३) दिति सूत्रेणानूदितं तादशब्यपदेशस्य शब्दपयोगविषयत्वेन प्रतिक्षिप्यते ।

' प्रयोगस्य पर ' (९) मिति सूत्रेण ।

स्थितस्यैव शब्दस्याऽनुपलम्भमभिव्यञ्जकविरहनिवन्धनं 'शब्दं करोती'त्या-दिव्यपदेशस्य शब्दप्रयोगविषयतां च प्रतिपादयन् जैमिनिमहर्षिश्शब्दाभिव्यक्तिपक्षं स्वाभिमतं मनुते।

न्यायवैशेषिकाभिमता अभिन्यक्तिपक्षदोषाश्च सुधीभिर्नि \*रस्या इति च। अभिन्यक्तिपक्षस्य निर्दोषत्वे च शब्दोत्पादकतयाभिमतानां अभिन्यञ्जक-त्वेन तद्गततीव्रत्वादेरेव तीत्रादिभावेन शब्दमहणोपपत्तेस्तादशमहणानां शब्दिका-रित्वानापादकत्वेन विकारिधर्मकारणवत्वाप्राप्तिरिति शब्दिनित्यत्वं स्थितम्।

असिन्नेवार्थे शब्दस्य निर्विकारत्वेन नित्यत्वरूपे '१वाचा विरूपिनत्यये'ति श्रुतिं प्रमाणं 'लिङ्गदर्शनाचे (१८) ति सूत्रेण प्रतिपादियप्यन् श्रुत्या च 'आदिमत्वादैन्द्रियिकत्वात्कृतकवदुपचाराचे'ति न्यायस्त्रप्रतिपादितस्य 'अनित्य-श्चाऽयं कारणतः' 'लिङ्गाचाऽनित्यश्चाब्द' इति वैशेषिकस्त्रद्वयसङ्गृहीतस्य च शब्दानित्यत्वानुमानजातस्य वाधितविषयताम् , शब्दानित्यत्वसाधकतयाभिम—

<sup>\*</sup>टि—अभिव्यक्तिपक्षदोषनिरासप्रकारदशावरभाष्यादौ विशदमनुसन्वयः। अत्रापि दिब्बालं प्रदर्श्यते ॥—यदुक्तमेकवर्णोपल्रिक्यवेलायां सर्ववर्णोपलम्भप्रसङ्ग इति । तन्न । अभिव्यञ्जकवायुविशेषे वैज्ञात्यस्वोकारात् । समानेन्द्रियप्राह्याणां योग्यदेशस्थानां एकव्यञ्जकव्यङ्गयत्वनियमोऽपि न । सावित्रस्य तेजसः चाक्षुषघटाद्यभिव्यञ्जकस्यापि नक्षत्राद्यनभिव्यञ्जकतादर्शनात् । भर्यभिघातादिप्रयोज्यवेगानां वायुविशेषाणां गतिमतां श्रोत्रप्रत्यासत्तेश्श्रोत्रस्थशबदाभिव्यत्त्रपुपपत्तेः अभिव्यञ्जकनाशकालिकशब्दोपलबध्यनुपपत्तिवादस्यकपुरुषीयतद्वर्णोपलिक्शब्दोपलबध्यनुपपत्तिवादस्यकपुरुषीयतद्वर्णोपलिक्शबद्दोपलबध्यनुपपत्तिवादस्यकपुरुषीयतद्वर्णोपलिक्शवद्वोपलबध्यन्यसङ्गवादस्य चाऽप्रसङ्गः । शब्दाभिभवोऽपि व्यञ्जकवायुविशेषगतसंस्कारपाटवातिशयनोपपद्यत एवेति ।

१. (ऋक्-६. अ. ५, आ. २५) मन्त्रे रूपशब्दो विकारपरः।

तयोः कारणवत्वविकारयोरसिद्धिं चापादियिष्यन् न्यायवैशेषिकप्रतिपन्नासमर्थमावं प्रत्यभिज्ञादिकमपि शब्दिनित्यत्विछङ्गमातिष्ठत ।

' सर्वत्र यौगपद्यात् ' (१४)

'सङ्ख्याभावात् ' (१५) इति ।

शब्दवैभवाच युगपदनेकदेशस्थपुरुषीयशब्दोपलम्भम् 'आदित्यवद्योगपद्य' (१०) मिति सूत्रेण प्रतिपादयन् इन्द्रियप्रत्यासत्तिमाद्यत्वमपि शब्दानित्यत्विङ्गम् 'ऐन्द्रियिकत्वा'दिति न्यायसूत्रखण्डिवविक्षितम् 'लिङ्गशब्देन वैशेषिकसङ्गृहीतं च प्रतिक्षितं मन्यते ।

ननु ' लिङ्गदर्शनाचे'ति यदि श्रुतिं प्रमाणमविवक्षिण्यत् । तर्हि 'श्रुतेश्चे' त्येवाऽसूत्रयिष्यत् । लाघवात् । श्रुतिप्रमाणपितिपादकत्वं वाऽस्य सूलस्य कथं लभ्यत इति चेत् ।

उच्यते । युक्तमेव शब्दनित्यत्वसाधकप्रमाणप्रतिपादकसूत्रान्त्यपठितस्य निरुक्तस्त्रस्य प्रमाणपरिबृद्धश्रुतिगोचरत्वम् ।

'सतो लिङ्गाभावा'दिति वैशेषिकसूत्रं शब्दनित्यत्वसाधकप्रमाणाभावप्रति-पादकं कटाक्षयन् पुनर्जें मिनिमहर्षिः प्रमाणपरिवृदमाम्नायं सूत्रयाश्चकार 'लिङ्ग-दर्शनाचेतीति ॥

॥ इति जैमिनीये न्यायवेशेषिकप्रतिपादितशब्दानिस्यत्वप्रतिक्षेपेण शब्दनिस्यत्वय्यवस्थापनम् ॥

अतस्सिद्धं पूर्वमीमांसाद्रज्ञीनस्य न्यायवैशेषिकानन्तरत्वम् ।

तस्मातिस्थतं न्यायदर्शनस्य सकलेतरास्तिकदर्शनप्राचीनत्वम् । वैशेषिकस्य च न्यायेतरास्तिकदर्शनप्राचीनत्वम् ॥

> ॥ इति षड्दर्शनीपीर्वापर्यनिरूपणम् ॥ ॥ इति तर्कशास्त्रनिरूपणे षड्दर्शनीपीर्वापर्यनिरूपणं नाम चतुर्थीद्धासः ॥



# ॥ तर्कशास्त्र निरूपणम् ॥

## ५. न्यायवैशेषिकव्याख्यापरिशोलनम् ॥ ॥ न्यायभाष्यनिक्रपणम् ॥

भाष्यमिदं वात्स्यायनेन महर्षिणा प्रणिन्ये भाष्यरुक्षणसमन्वितम्। इदं तावद्भाष्यरुक्षणम्

१ सूत्रार्थो वर्ण्यते यत्र पदैस्सूत्रानुकारिभिः । स्वपदानि च वर्ण्यन्ते भाष्यं भाष्यविदो विदुः ॥ इति,

सूत्रानुकारिभिः पदैस्सूत्रार्थवर्णने खपदवर्णनमप्यावश्यकमिति युक्तं खपद वर्णनसहितस्य सूत्रार्थपातपादकसूत्रानुकारिपदसमुदायस्य भाष्यत्वम् ॥

अस्त्येव स्वपदवर्णनिविशिष्टस्सूलार्थप्रतिपादकसूत्रानुकारिपदसमुदायोऽत्रेत्यस्य भाष्यत्वं स्थितम् ॥

एतेन 'स्याद्भाष्यात्प्राचीनमपि व्याख्यानं न्यायसूत्राणाम् । यदीयानि वाक्यानि सूत्रवद्वचाख्यातानि भाष्यकृते'ति तावत्केषांचिद्वधामोहो भाष्यसभावा-पर्यालोचनकृतो विभावनीयः ॥ भाष्यगतस्त्रोतरवाक्यार्थवर्णनस्य स्ववाक्यव्याख्या-रूपत्वेनान्यथासिद्धस्य भाष्येतरव्याख्यासद्भावानाक्षेपकत्वात् ॥

अस्य च भाष्यव्यपदेशो न्यायभाष्य २ न्यायवार्तिकान्तिमश्लोकयोरन्यत्र च बहुरुं वरीवर्ति॥

### ॥ न्यायभाष्यकारचरितम् ॥

अयं च भाष्यकारः (१) वात्स्यायनः, (२) पक्षिरुस्वामी (३) पक्षिरु-मुनिरित्यादिभिस्समारूयाभेदे नर्यायमाष्यन्यायवार्तिकतात्पर्यटीकासर्वदर्शनसङ्ग्रहादौ गोयते ॥

> भद्दश्रीधरश्च न्यायकन्द्रल्यां पक्षिलनाञ्चेनं व्याजहार 'यदिमो परमास्तिको पक्षिलशबरस्वामिनो नानुतिष्टत इत्यसम्भावनमिद'मिति।

१. पराशरोपपुराणे २८ अध्याये ॥

२. 'यदक्षपादप्रतिमो भाष्यं वात्स्यायनो जगो । अकारि महतस्तस्य भारद्वाजेन वार्तिकम् ॥'

#### ॥ पक्षिलसमाख्यापपादनम् ॥

पक्षयति परिगृह्णाति तत्वज्ञानमिति पक्षिरुः । पक्षशब्दाद्वाहुर्लिक इलि पक्षिरु इति रूपम् ॥

तत्वज्ञानपरिग्रहश्चोपदेशार्थः । अतस्तत्वज्ञानोपदेष्टुर्वात्स्यायनस्य पक्षिल-समाख्या साधीयसी ॥ यद्वा तत्वज्ञानशन्दितस्य न्यायदर्शनस्य प्रमाणादि निरूप-यतो ऱ्याख्येयत्वेन परिग्रहान्न्य।यभाष्यकर्तुः पक्षिलसमाख्योपपत्तिर्बोध्या ॥

# ॥ वात्स्यायनशब्दव्युत्पत्तिप्रतिपादनम् ॥

वात्त्यशब्दात् १५गर्गादिभ्यो गोल्ल' इति सूत्रविहितयञन्तात् २५यञ्जिओश्चे'ति सूत्रेण फिक निष्पन्नाद्वात्स्यायनशब्दाद्वत्त्तस्य युवापत्यं वात्स्यायनो न्यायभाष्यप्रणेतेत्यवगम्यते ॥ अस्य च प्रस्तावः पाद्मपुराणे रामाश्चमेवे प्रथमाध्याये दरीदृश्यते ॥
यथा——

'ततः परं घराधारं प्रष्टवान् भुजगेश्वरम् । वात्स्यायनो मुनिवरः कथामेतां सुनिर्मेळाम् ॥' इति ।

## ॥ वात्स्यायनदंशांनरूपणम् ॥

श्रीरामचन्द्रेण तावद्योध्योपकण्ठे सरय्वा उत्तरे तटेऽश्चमेधयज्ञः कृतः । स च देशो वाल्यायनस्यातिप्रिय इति तद्देशसम्बन्धिनीं कथां आदिशेषं पप्रच्छेति निरुक्तपाद्मवचनेन सम्भाव्यो ॥ अनेन च मिथिलासम्बद्धो निरुक्तदेश एव वा-त्स्यायनस्योत्पत्तिस्थानमित्यवगम्यते । देशविशेषगतात्यादरस्य तद्देशोत्पत्तिस्थानतानि-वन्धनस्य 'जननी जन्मभूमिश्च स्वर्गाद्षि गरीयसी ति न्यायसिद्धस्याऽसति वाथके तद्देशोत्पत्तिस्थानताक्षेपकत्यात् ॥

किञ्च, ' \*तत्रापि मम ते पुत्रा मविष्यन्ति नरोत्तमाः।

\*ि अत्रेदं बोध्यम् । ययपि निरुक्तवचनप्रतिपायमानं समानदेशत्वमेकः देशसमावेशलक्षणं विभिन्नदेशोत्पत्तिकयोरपि सम्भवत्येव । अथापि मैथिलाभ्यां

१. अप्राध्याच्यां ४ अध्याये, १ पदि, १०५ स्वम् ।

२. अष्टाध्यास्यां ४ अध्याये, १ पाँदे, १०१ स्टम (

## अक्षपादः कणादश्चोद्धको वत्स एव च॥ '

इति वायुपुराणवचनं वत्सगोतमयोस्समानदेशताप्रतिपादकमसित वाधके तद्वंश्यस्याऽपि गोतमसमानदेशताव्यवस्थापकं स्यादेव। गोतमस्य च मिथिलादेशो जन्मभूमिः। अतस्सिद्धं वात्स्यायनस्यापि मैथिलत्वम्।।

एतेन वात्स्यायनस्य काञ्चीमण्डलोत्पन्नत्वं विद्याम्षणोक्तं निरस्तम् । काञ्ची-मण्डलस्थत्वसाधकाभिमताश्च अनैकान्तिका प्रतिपादिता न्यायवार्तिकम्मिकायाम् ॥

॥ इति वात्स्यायनस्य देशनिरूपणम् ॥

### ॥ वात्स्यायनकालविचारः ॥

अयं च कस्मिन् काले न्यायभाष्यं प्रणिनायत्यत्र नैतावतापि निर्णयस्युकरो भवति । अथापि नानाग्रन्थपरिशीलनावगतमत्र प्रतिपादयामः ।

(१) भद्रबाहुनामा जैनतार्किकस्तावत् 'दशवैकारिकनिर्युक्तिनामके यन्थे दशावयवान् परामर्शवाक्यं निर्दिदेश ॥

तदेतत् 'प्रतिज्ञाहेतूदाहरणोपनयनिगमनान्यवयवाः' इति न्यायसूत्रभाष्येऽनु-वदन् प्रतिचिक्षेप वात्स्यायनः ॥

अनेन ताबद्धद्रभाह्ननन्तरकालिकत्वं वात्स्यायनस्य प्रतीयते । भद्रबाहोध्य कालः खित्तोः पूर्व (B. C. ४३३ प्रभृति ३५७ पर्यन्त) मिति केचित् । अन्य तु ख्रिस्त्वनन्तरं षष्ठं (A. D. ६) शतकमिति ॥

(२) कि च, न्यायद्र्शनप्रथमाध्यायप्रथमान्हिकचतुर्थसूत्रभाष्ये

'आत्मादिषु सुखादिषु च प्रत्यक्षरुक्षणं वक्तव्यम् । अनिन्द्रियार्थसिन्निकर्षजं हि तदिति । इन्द्रियस्य वे सतो मनस इन्द्रियस्यः पृथगुपदेशो धर्मभेदात् । .... । मन तश्चेन्द्रियमावान्त वाच्यं रुक्षणान्तरं मिति प्रतिपादितं दूषयित दिङ्-नागः प्रमाणसमुच्चयं प्रथमाध्यायं

## 'न सुलादि प्रमेयं वा मनो वाऽम्तोन्द्रियान्तरम् ।

कणादाक्षरादाभ्यां सहपठितत्य वत्सस्यापि मैथिछत्वं सेत्यतीति सम्मावनामात्रेण निरुक्तवचनं वात्स्यायनत्य मैथिछत्वे साधकं निर्दिष्टम् ॥ इति ॥

# अनिषेधादुपात्तं चेद्नयेन्द्रियरुतं वृथा ॥' इति ।

ि दिङ्नागस्य च कालः ख्रिस्त्वनन्तरं  $(A, D, \xi)$  षष्ठशतकारम्भ इति वात्स्यायनस्ततः पूर्वकालिकस्स्यात् ॥

अत एव भद्रवाहोर्वात्स्यायनपूर्वत्वेन प्रतीयमानस्य ख्रिस्त्वनन्तरषष्ठशतका-वस्थितिन सभवति॥

(३) किं च, न्यायदर्शनानादतावयवपद्धतेवसुबन्धुनाम्ना बौद्धतार्किकेण स्वीयं न्यायावतारनाम्नि यन्ये प्रतिपादितस्यानियेधनाद्धारस्यायनस्य तत्पूर्वत्वमावश्य-कम् । बसुबन्धोश्च कालः स्त्रिस्त्वनन्तर म्ह्रमश्चतकान्तिमभाग इति वात्स्यायनः स्त्रिस्वनन्तर पञ्चमश्चतकारम्भ (A. D. ४००) कालिकस्स्यात् ॥

यत्पुनः रुङ्कावतारस्त्रमाध्यमिकस्त्रादिबौद्धग्रन्थेषु खिस्त्वनन्तरचतुर्थेशत-कारम्भकालिकेषु प्रतिपादितानां विषयाणां न्यायदर्शने प्रतिपादनमत्यन्तानावश्यक-मिति तत्प्रतिपादकानां बौद्धग्रन्थस्थस्त्रप्रत्यभिज्ञापकानां पश्चात्तनैर्वात्स्यायनेनैव वा संयोजितानां न्यायं तेनैव भाष्यप्रणयनात्तस्य खिस्त्वनन्तरपञ्चमशतकारम्भकालिकता स्त्वाणं स्यादिति विद्याभूषणेन प्रतिपादितम् । तन्न समीचीनम् ॥ बौद्धग्रन्थप्रतिपा-दितार्थप्रत्यभिज्ञापकानां शब्दसन्दर्भाणां १श्रुतावष्यु गलम्भेन तेषामेव न्यायं परिदृश्य मानानां पश्चात्तनैस्सयोजितस्ववादानवकाशात् ॥

न्यायद्शीते बौद्धादियन्थारूढविषयप्रतिपादनमनावश्यकमिति वादश्च दर्शन-विशेषस्वभावविशेषानभिज्ञानविजृत्मितः । शीलिमिदं ह्यास्तिकदशनानां यस्परपक्ष-प्रतिक्षेपकत्व'मिति । यथा कापिलदर्शनपञ्चमाध्यायस्य परपक्षप्रतिक्षेपकत्वम् । यथा वा ब्रह्ममीमांसादर्शनद्वितीयाध्यायद्वितीयपादस्य । एवमेव न्यायदर्शनचतुर्थाध्याय प्रथमानिहकस्यापि परपक्षप्रतिक्षेपकत्वं साधीय एवेति ॥

तसाद्भद्रवाह्ननन्तरकालिको दिङ्नागवसुव-धुप्राक्कालिकश्च वात्स्यायनः खिन्त्वनन्तरचतुर्थशतकारम्भकालिकस्ह्यादिति सिद्धम् ॥

> ll इति वात्स्यायनकालविचारः ॥ ॥ इति न्यायमाप्यकारचरितम् ॥ ॥ इति न्यायमाप्यनिरूपणम् ॥

१. प्रतिपादितञ्चेतची वाम्बासंस्कृतश्रन्यमालामुद्रितन्यायवार्तिकम्मिकायां ६७–६८ पुरुयोद्रेष्ट्रन्यम् ॥

### ॥ वैशेषिकभाष्यनिरूपणम् ॥

वैशेषिकदर्शनभाष्यं च प्राचीनं रावणप्रणीतमासीदिति रत्नप्रभानाम्न्यारशा-रङ्गत्रह्मसूत्रभाष्यटीकातोऽवगम्यते ।

भाष्यलक्षणानाकान्तस्यापि प्राक्तनत्वेन भाष्यव्यवहारोऽस्य संवृत्त इत्यपि तत एवावगःयते ॥

'भाष्यस्य च विस्तरःवा'दिति किरणावल्यामुद्रयनाचार्येर्निर्दिष्टमिदमेव भाष्यं स्यात् ॥ विवृतं च पद्मनाभिष्ठेण किरणावलीमास्करे । 'भाष्यस्य रावण-प्रणीतस्येति'

नैतद्भाप्यमिदानीमुपलभ्यत इति नात्र लेखनीं बहु व्यापारयामः॥

### ॥ प्रशस्तपादभाष्यम् ॥

इदं च वैशेषिकदर्शननिर्दिष्टद्रव्यादिषदार्थप्रतिपादकं प्रशस्तदेवेन प्रणीतम्।। व्यपदिश्यते चैतद्वहुषु प्रवन्वेषु भाष्यमिति ।

## ॥ प्रशस्तपादीयस्य भाष्यत्वसमर्थनम् ॥

सम्भवत्येव \*स्त्रानुकारिभिः पद्रैम्स्त्रार्थप्रतिपादकस्य स्वपदवर्णयितुश्चा-म्य भाष्यत्वम् । तथाहि भाष्यलक्षणं प्रतिपाद्यते ॥

\*टि—अत्रेदं बोध्यम्। प्रशस्तपादोयस्य तावत्स्त्रानुकारित्वम् अल्पाक्षर-कत्वरूपं पदार्थसङ्ग्रहनाञ्चा छवुत्वरूपप्रकर्षपर 'प्र'शब्देन चावगम्यते। न चैवं सित विस्तरूपस्य श्रीमद्रामानुजभाष्यादेर्भाष्यत्वं न स्यादिति वाच्यम्। स्वपदवर्णन-सिहतस्य स्त्रानुकारिभिः पदैस्त्रत्रार्थवर्णनस्य भाष्यत्वश्रगरूपस्य विस्तररूपेऽपि तिस्मन् सम्भवेन भाष्यत्वस्थितेः। भाष्यारम्भप्रतिज्ञादीनां च तत्तद्धाष्यगतानां सपद् वर्णनरूपत्वेन तद्धितस्य भाष्यत्वोपपत्तिः। 'स्वपदानि च वर्ण्यन्ते' इति भाष्य-लक्षगवाक्य-वण्डस्वारस्यपर्यालोचनेन हि तथावगतम्। यद्धा निस्विलभाष्यसाधारणं भाष्यत्वश्रं अभियुक्तानां भाष्यत्यवहारविषयत्वलक्षणं श्रीमद्रामानुजभाष्यादेः प्रशस्तपद्यस्य च साधीय एव। 'स्त्राार्थे'त्यादि पद्यमपि स्त्रभाष्येषु भाष्यलक्ष-णसमावेशपरिचायकाकारप्रतिपादकमनुसन्धेयमिति॥ े सूत्रार्थो वर्ण्यते यत्र पदैस्तूत्रानुकारिभिः । स्वपदानि च वर्ण्यन्ते भाष्यं भाष्यविदो विदुः॥ं इति ॥

ननु भाष्यं तावद्वश्चाख्याविशेषः। व्याख्यात्वं च म्लग्रन्थोपादानपृवेकं तद-र्थप्रतिपादनमेव ॥

न्यायकुपुमाञ्चलौ पञ्चमस्तवके 'कार्ये' त्यादिश्लोकस्य द्वितीययोजनायामा-योजनगदं व्याख्यानार्थकतया व्याकुर्वाणश्च न्यायाचार्योदयन इदमेव भाष्यलक्षणं मनुते । आसमन्ताद्भावेन युज्यते मूलप्रम्थोऽनेतिति व्युत्पन्नायोजनशब्दार्थता द्वि सप्रतीकधारणस्यैव व्याख्यानस्योगपद्यत इति । अतः प्रशस्तगर्दायस्य निष्प्रतीक-धारणस्यानासादितव्याख्यानभावस्य भाष्यत्वं दूरोःसारितम् ॥

किं च सूत्रार्थवर्णनं नाम सूत्रोपादानपूर्वकम् 'अस्य सूत्रस्यायमर्थ' इति प्रति-पादनं स्यात् । नेदं प्रशस्तपादीयं समुप्ररूप्यत इति नास्य भाष्यत्वं सम्भवतीति चेत् ॥

अत्रोच्यते । व्याख्यानत्वं नामानुक्तविशेषप्रतिपाद्नेनोक्तविशेषविशदी-करणेन च मूलोकार्थप्रतिपादनमेव । तच निष्पतोकधारणस्याष्युपप्यत एव ।

सप्रतीकधारणस्यापि व्याख्यानस्य भावेनायोजनपदस्य व्याख्यानार्थकतया व्याख्यानं साधीय एवेति न ततोऽपि प्रशस्त्रगदीयस्य भाष्यत्वमपोत्रम् ॥

स्त्रप्रतीकोपादानपूर्वकसृत्रार्थप्रतिपादनस्य भाष्यस्रक्षणप्रवेशवादश्च न साधी यान् । व्यवहारानुरोधित्वात्प्रवृत्तिनिमित्तकरूपनस्य । प्रशन्तपादीयस्य च तह्यास्या-दिषु बहुरुं भाष्यत्वेन व्यवहारदर्शनात् ।

यथोक्तं न्यायकुपुमाञ्जलावुद्यनाचार्येश्चतुर्थस्तरके 'सिद्धे व्यवहारे निमित्तानु सरणात् । नच स्वेच्छाकल्पिनेन निमित्तेन लोकव्यवहारनियमनम् । अव्यवस्थया लोकव्यवहारविष्ठवप्रसङ्गा'दिति व्यवहारानुरोधित्वं प्रवृत्तिनिमित्तपरिकल्पनस्य ।

अतस्सिद्धं प्रशस्तपादीयस्य भाव्यत्वम् ॥

यतु चन्द्कान्तमद्वाचार्येग स्वीयवैशेषिकदर्शनभाष्यम्भिकायां नैशेषिकद-र्शनस्य भाष्याभावं स्वीयभाष्यारम्भहेतुं प्रतिपादयता, 'प्रशस्त्रभादीयस्य भाष्यावं न सम्भवति । पदार्थसङ्ग्हनाम्नैव तस्य तत्र निर्दिष्टत्वात् । भाष्यवैरुक्षण्यप्रतिपादकिकरणावल्यनुरोधाच्चे'ति प्रतिपादितम् ।

तन्न समीचीनम् । न हि नामान्तरेण निर्देशमात्रेण भाष्यत्वमपैति । तथा-सति 'अथ शब्दानुशासन'मिति महाभाष्यारम्भे शब्दानुशासनत्वेन निर्दिष्टस्य महाभाष्यस्य भाष्यरूपत्वस्यैव दुर्वचत्वापातात् ॥

वस्तुतः 'प्रणम्य हेतुमोश्वरं मुनिं कणादमन्वतः। पदार्थधर्मसङ्ग्रहः प्रवक्ष्यते महोदयः॥'

इति प्रशस्तगदभाष्याद्यपद्ये 'पदार्थधर्मसङ्ग्रह' इति न प्रशस्तपादीयस्य निर्देशः । किन्तु काणाददर्शनस्यैव ।

द्रव्यादीनां ये धर्मास्ताधर्म्यवैधर्म्यस्त्राः तत्प्रतिपादकस्य काणाददर्शनस्य निश्रेयसफलकस्य प्रकृष्टव्याख्यारूपवचोविषयीकरणप्रतिपादनपरत्वात् 'पदार्थधर्म-सङ्ग्रहः प्रवक्ष्यते महोदय' इति श्लोकखण्डस्य ॥

व्याख्यागतश्च प्रकर्षो भाष्यत्वरुक्षण एवेति नात्र प्रशस्तपादीयस्य भाष्य-त्वोपपादकातिरेकि किञ्चिद्द्रयत इति तस्य भाष्यत्वं स्थितमेव ।

ननु 'पदार्था द्रव्यादयः । तेषां धर्मास्ताधर्म्यवैधर्म्यस्ताः । त एव परस्परं विशेषणभूताः । तेऽनेन सङ्गृद्धन्ते । शास्त्रे नानाम्थानेषु वितता एकत्र सङ्कल्य्य प्रकाश्यन्त इति सङ्ग्रहः । सः प्रकृष्टो वक्ष्यते । प्रकरणशुद्धेस्सङ्ग्रहपदेनैव दिशे तत्वात् । वैशयं लघुत्वं कृत्स्नत्वं च प्रकर्षः । स्त्रेषु वैशयाभावात् । भाष्यस्य-विस्तरत्वात् । प्रकरणादीनां चैकदेशत्वा'दिति किरणावलीमन्ये लघुत्वं प्रशस्तपादी यस्य भाष्यवैलक्षण्यसाधकं प्रतीयत इति चेत् । मैवम् ।

तदा लघुत्वं प्रशास्त्रगदीयस्य भाष्यत्वाभावं व्यवस्थापयेदपि । यदि भाष्यं विस्तररूपमेवेति नियमस्स्यात् ।

नचैवमस्ति । व्याससूलभाष्यस्य द्रमिडकारीयस्य रुघोर्भावात् । यदभाषि श्रीभगवद्रामानुजार्थवर्थैः

'.....पूर्वाचार्यास्पञ्चिक्षिपु'रिति द्रमिडमाप्यादेस्सङ्ग्रहरूपत्वम् ॥ इति।

तर्हि 'लघुत्वं प्रकर्षः' 'भाष्यस्य विस्तरत्वा'दिति किमभिमतम् । रावण-भाष्यवैलक्षण्यमिति ब्रूमः । किरणावलीभास्करे 'भाष्यस्य रावणप्रणीतस्यं'ति व्या-ख्यानात् ॥

तत्रैव किरणावलीयन्थे प्रकरणवैलक्षण्यकण्ठोत्तया शास्त्रव्यपदेशभूमा च संपूर्णतावगमात् प्रशस्तपादीयस्य भाष्यत्वं साधीय एव ।

किं च,

अङ्ग भवान् पृष्टो व्याचष्टाम् । प्रशस्तपादीयस्य भाष्यत्वं कैमर्थ्येन प्रति-क्षिप्यत इति ।

स्वीयग्रन्थभाष्यत्वायेति चेत् । किमपराद्धं प्रशस्तपादभाष्येण स्वीयग्रन्थ-भाष्यत्वे? । येन तस्य भाष्यत्वं प्रतिक्षिण्येत ।

नन्वेकस्य दर्शनस्यैकेनैय भाष्यप्रन्थेन भवितव्यम् । अतः प्रशस्तपादीयस्य भाष्यस्य सतस्सद्भाव एव स्वीयप्रन्थभाष्यत्वविरोधीति तस्य भाष्यत्वं प्रतिक्षिप्यत इति चेत् ।

नैवं वाच्यमायुष्मता। एकस्य दर्शनस्यैकेनैव भाष्येण भवितव्यमिति हि न नियमः। सत्यिप द्रमिडभाष्ये श्रीभगवद्रामानु जार्यवर्यैर्भवभयाभितस्र जनभागवेय-वैभवभावितावतरणैर्भाष्यग्रन्थान्तरारचनात्।

ननु तत्राचिरतार्थत्वरुक्षणारम्भवोजस्य सद्भावात्सत्यि भाष्ये भाष्यारम्भो युक्तः। न ह्यतिसङ्क्षितेन द्रमिडभाष्येणातिविस्तृतेन वा वृत्तिप्रन्थेनाऽरुपायुष्केषु मितम्पचमतिषु अतिगभीरब्रह्ममीमांसास्त्रार्थेश्रतिपादनं सङ्घाघटीतीति। एव मचिरतार्थतामभिष्रयन्तश्च भगवन्तो भाष्यकारा भाष्यारम्भं प्रतिजन्ति।

' भगवद्घोधायनकृतां विस्तीणीं ब्रह्मस्त्रवृत्तिं पृवीचार्यास्पश्चिक्षिपुः । तन्म-तानुसारेण स्त्राक्षराणि व्याख्यास्यन्ते' इति । अत्र च प्रशस्तपादभाष्येणैव कृत्स्व-स्त्रार्थपरिज्ञानेनाचरितार्थत्वलक्षणारम्भवीजस्याभावाद्घाष्यान्तरारम्भोऽनुपपन्न एव स्यादिति चेत् ।

आत्मानमुपालभम्व ।

अथ यदि मनुषे। विलक्षणया प्रक्रिययानुपूर्वीतस्त्रूत्रार्थप्रतिपादनार्थाया भाष्यान्तरकृतेरन्यतोऽचरितार्थतासेत्स्यतीति। एवं तर्हि यथार्थप्रतिपादनेऽन्यतो चिरतार्थता भाष्यलक्षणसमन्वयश्च स्वीयमन्थस्य स्यात्। तथार्थप्रतिपादने यन्न-वता भाष्यम्। नत्वन्यस्य भाष्यत्वादिकं निरसनीयमिति कृतं विस्तरेण।।

तस्मात्सिद्धं प्रशस्तपादीयस्य भाष्यत्वम् ॥

॥ इति प्रशस्तपादीयस्य भाष्यत्वसमर्थनम् ॥ ॥ इति वेशेषिकदशनभाष्यनिरूपणम् ॥

### ॥ वैशेषिकदर्शनव्याख्यानपरिशीलनम् ॥

वैशेषिकदर्शनं तावदृ व्यादिप्रमेयनिरूपकसूत्रसमुदायात्मकं आह्विकद्वयार्भाऽ ध्यायदशकपरिमितमुपलभ्यते । तदीयानि तावत्सूत्राणि खल्गाक्षरकत्वादिसूत्रलक्षण समन्वितानि । तेषु च विश्वतोमुखेषु व्याख्याः प्रवर्तमाना बहुवा भवन्ति ।

तत्र भारद्वाजीयवृत्तिनाम्नी वैशेषिकव्याख्या काचन काश्यां कस्यचित्सन्न्या सिनो निकटे प्रशिथिला आसीदिति न्यायकन्दलीभूमिकायां प्रत्यगदि।

एतत्प्रबन्धाच भारद्वाजो न्यायवार्तिकप्रणेतास्यात् । न्यायवार्तिकगतवैशेषिक सूत्रोपादानभूम्नावगतवैशेषिकशास्त्राभ्यासस्य न्यायवार्तिकप्रणेतुरेव भारद्वाजस्य भारद्वाजीयवैशेषिकटीकाप्रणेतृत्वसंभवात् ।

वैशेषिकसूत्रव्याख्याने उपस्कारनामके 'वृत्तिकृतस्तु ' इत्यत्र निर्दिष्टा वृत्तिरियमेव स्यादिति प्रतीमः। नेयमिदानीं समुपरुभ्यत इति विरम्यते।

शङ्करमिश्रप्रणीतो वैशेषिकस् त्रोयस्कारो जयनारायणभट्टाचार्यप्रणीता कणाद सूत्रविवृतिश्चन्द्रकान्तभट्टाचार्यप्रणोतं वैशेषिकभाष्यमिति व्याख्यात्रयं पुनस्समुप- रूभ्यते। तत्र विवृतिः प्रायणोयस्कारानुसारिणी कचित् कचिद्नयथा च वर्तते। तत्र विवृतिव्याख्यानस्योपस्काराननुरोधिनोऽपि प्रायशस्सामीचीन्यमेवानुमन्यते। चन्द्र कान्तभाष्यं च प्रायः प्राचीनव्याख्याननुरोधि दृश्यते।

उक्तं च वैशेषिकभाष्यभूमिकायां चन्द्रकान्तेनैव 'स्त्राणां सरलव्याक्त्याकरणायैव मनायमुद्रमः। स्त्रपाठस्यायथाभूतत्वत्। त्रंत् कचिदकामेनापि कोटिल्यमनुसृतम् । सरछव्याख्याछारुसया प्राचीननिबन्ध् ।तप्रचिरुतमतस्यापि वैपरीत्यमत्र सञ्जातं मिति ।

निरुक्ते च व्याख्यात्रयं यथामति सामञ्जस्यादि निरूप्यते ।

(१) 'तद्रचनादाझायस्य प्रामाण्यं (वै. १, अ. १, आ. ३, सृत्रम्)

निरुक्तसूत्रघटकतच्छवदस्य प्रसिद्धपरामद्यस्यभावावलम्बननेश्वरवाचित्वं स्वी-धरोक्तत्वादान्नायस्य प्रामाण्यं सेत्स्यतीत्यर्थे उपवर्णित उपस्कारविवृत्योः ।

विवृतौ तच्छब्दस्य ब्रह्मवाचित्वं 'ओं तत्सिद्गित निर्देशो ब्रह्मणिश्वविधो मत' वचनसिद्धमित्यप्यविणि ।

अत्र विचारयामः । किमर्थमिद्भुच्यते तद्वचनादाझायस्य प्रामाण्यमिति १। यप्रामाण्यसिद्धये इति चेत् । तैव कृतः १। धर्मन्यवस्थोपपत्त्या इति चेत् । पुनराश्चायप्रामाण्यसिद्धया धर्मन्यवस्थित्युगपत्तिः । द्वष्टाद्वष्टफलसाधनतायामनेपुनायेन प्रतिगादनादिति चेत् । एवं तिर्दि यिष्ठिक्षकमाध्रायप्रामाण्यसाधनं वस्थामुगपाद्यित्यति । तादगलिक्षपरत्वं निकतः सृत्रस्येपितव्यम् । न ति तेपादनलिक्षकमाझायप्रामाण्यसाधनं धर्मन्यवस्थाये कल्यते । चेद्वोधितेष्ट्रसान्यत्वलक्षणधर्मत्वस्याझायप्रामाण्यसाधनं धर्मन्यवस्थाये कल्यते । चेद्वोधितेष्ट्रसान्यत्वलक्षणधर्मत्वस्याझायप्रामाण्यसिद्धयनन्तरमाविभिद्धित्वेन तद्धिशिष्टपत्ति। स्नाप्रामाण्यसाधकन्वायोगात । किन्त्याभाकत्वदेतुकानुमानति आभोक्तः णहेतुपरत्वं निकक्तस्त्रस्यावश्यकम् ।

न च धर्मस्वरूपस्य बोद्धादिबायसम्मतत्या नकरुलोकनिद्धधर्मस्ययपयन ब्रायप्रामाण्यानुपानस्य धर्मद्यवस्थापपादकत्वं सम्भवत्येवति वार्यसः। ताव-बोद्धादिबाद्यासम्मतासीयोजीयदिष्ठतिगदकस्यासायस्य प्रामाण्योपपादनायोः गात् । वस्तुतो बौद्धाद्यागमानामपि प्रामाण्यप्रसङ्गेन धर्मस्वरूपवचनमात्रस्याम्नाय प्रामाण्यसाधकत्वायोगाच्च ॥

एतेन 'आम्नायप्रामाण्यप्रतिपादनं न धर्मव्यवस्थोपपत्त्यै कियते । किं त्वा-म्नायप्रामाण्यपरिज्ञानार्थमेव । शास्त्रे व्युत्पादनीयं च आम्नायप्रामाण्यानुमानं धर्म-वचनिक्षक्तकं धर्मप्रसङ्गादत्रेव निरूपितम् । नचायं नियमः । विमृश्यैवार्थस्याव-धारणमिति । किं तु विमृश्य पक्षप्रतिपक्षाभ्यामर्थावधारणं लोके । शास्त्रे वादे च विमर्शवर्जमपी'ति चन्द्रकान्तमतमपास्तम् । धर्मव्यवस्थोपपादनेनाम्नायप्रामाण्यसाध-नस्य सम्भवति सार्थक्ये तदुपेक्षाया अन्याय्यत्वाच ॥

किं च, यदि 'तद्वचनादाम्नायस्य प्रामाण्य'मिति स्त्रघटकस्य तच्छब्दस्य धर्मवाचित्वं स्वीकियते । तदा 'तद्विशेषप्रसूता'दित्येवोपरितनस्त्रप्रकमस्साधीयान् ।

अतोऽपि आप्तोक्तत्वहेतुपरत्वमेव तद्वचनशब्दस्य कणादाभिमतम्।

अतो निरुक्तस्त्रघटकतच्छब्दस्य धर्मपरतया व्याख्यानं 'शास्त्रे वादे च विमर्शवर्जमपी'त्यादिन्यायभाष्यवाक्यघटनया स्वप्रन्थस्य भाष्यस्वं प्रतिषिपाद्यिषुणा चन्द्रकान्तेनाद्रियमाणं स्त्रकारतात्पर्याननुगुणं नोपादेयं मूलाशयं जिज्ञासमानैः। व्याख्यानस्य मूलकाराभिप्रायानुरोधिन एव मूलाभिप्रायावजिगमिपुभिरुपादेयत्वात्।

उपस्कारे पुनस्तत्पदस्य धर्मपरतया द्वितीयव्याख्यानेऽनास्था वाशब्देनैव सूच्यत इति न काचित् क्षतिरुपस्कारानुरोधिनि सूत्रार्थनिर्णये।

(२) 'प्रथमाशब्दात्' (वै. २, अ. २, आ. ३४, सूत्रं)

इदं च सूत्रम् ' त्रिः प्रथमामन्वाह त्रिरुत्तमा'मिति श्रुतिघटकं प्रथमाशब्दं त्रिरुचारणविषयसामिधेनीवाचकं शब्दह्थैर्यसाधकं प्रतिपादयतीति उपस्कारविद्यत्यो-व्यारुयातम् ॥

चन्द्रकान्तस्तु 'प्रथमादिशब्दा 'दिति सूलपाठं परिकरूप्य सामिधेनीगो-चराणां प्रथमादिशब्दानां साक्षाच्छब्दस्थैर्यसाधकत्वं प्रतिपादयतीत्यभाषिष्ट ॥

अत्र ब्र्मः । शङ्करमिश्रादिप्राचोनव्याख्यात्रभिमतपाठानादरेण सूत्रपाठान्तर परिकल्पनं सति प्राचीनसत्रानिधगम्येऽर्थविशेषे साधीयः । नाऽन्यथा । नचात्र सूत्र पाठान्तरपरिकल्पनायां प्रयोजनमस्ति । 'प्रथमाशव्दा'दिति सूत्रोक्तस्य प्रथमाशव्द-स्यैव श्रोतप्रथमाव्यपदेशरूपस्य शब्दनित्यत्वसाधकतासम्भवात् । तस्मात्सूलपाठमे-दपरिकल्पनमयुक्तम् ।

किञ्च, प्रथमादिञ्यपदेशगतशञ्द्रस्थैर्यसाधकतामत्रस्य विवक्षितत्वे सामिथे-नीगोचरप्रथमादिञ्यपदेशोपादानमनवसरम् । दृश्यते खळु लोकिकेप्विप महावाक्येषु घटकानां पदानां प्रथमादिञ्यपदेश इति ।

अथ मन्येत । अभ्यर्हितश्रोतप्रथमादिच्यपदेशस्य सामिवेनीगोचरस्योपादानं साधीय इति । स्यादेतदेवम् । यदि मध्यमसामिवेन्या अपि मध्यमत्वेन श्रोतव्यपदेश उपलभ्येत । 'त्रिः प्रथमामन्वाह त्रिरुत्तमा'मिति श्रुतिखण्डे च प्रथमोत्तमसामि वेन्योरेव तथाव्यपदेशो वरीवर्ति । किञ्च, शब्दसामान्यगोचरप्रथमादिव्यपदेशसामान्यशब्दस्थैर्यसाधकतापरसूत्रानपेक्षितश्रोतव्यपदेशत्विनवन्धनाभ्यर्हितत्वसमाश्रयणमनुपपन्नम् ,

तस्मात्सररुव्यास्याचिकीर्षानिबन्धनं पाठभेदपरिकरपनं सूत्रतात्पर्यानवबोध-निबन्धनम् ॥

' प्रथमाशव्दा'दिति सूत्रं किलाभ्यस्यमानसामिधेनीगोच (स्य प्रथमाश-व्दस्य शब्दस्थैर्यहेतुत्वं प्रतिपाद्यद्भ्यासलक्षणहेतुप्रतिपादनेऽतिशयिततात्पर्यवच-कास्ति ।

कथं पुनरभ्यासहेतुप्रतिपादनेऽस्य सूत्रस्य तात्पर्यातिशय उन्नीयने। शब्दिनित्यत्वव्यवस्थापकाध्यापनानुपपत्तिप्रतिपादकः सूत्रानन्तरभावित्वादेव। कथ-न्तराञ्चाध्यापनहेतुप्रतिपादकसूत्रानन्तरभाविनोध्याभ्यासहेतुप्रतिपादकत्वं शवया—वगमम्?। वैशेषिके बहुष्वधिकरणेषु न्यायानुसारदर्शनात्। न्याये चोध्यापनहेत्वन-न्तरत्याभ्यासहेतोः प्रतिपादनःत्।

तस्मादभ्यासहेतुपरतया 'प्रथमाशब्दा'दिति सूत्रव्याख्यानमेवोपस्कारादतं साधीय इति ।

(३) 'सन्दिग्धास्सित बहु वे' (बै. २, अ. २, आ. ३६, स)

'सङ्घाभावस्सामान्यतः' (वै. २, अ. २, आ. ३७, सू) इति स्वद्रयमुपस्कारकारादिभिस्त्वीकृतम् ॥

चन्द्रकान्तस्तु 'सित बहुत्व' इति पूर्वसूत्रभागमुत्तरसूत्रावयवत्वेन पठित । 'सित बहुत्वे सङ्ख्याभावस्सामान्यत ' इति । अभाषिष्ट च वर्णसङ्ख्या-

नियमस्य वर्णस्थैर्यन्यभिचारितोपपादकं बहुप्वैक्यन्यपदेशं प्रतिपादयत्सूत्रम् । अत्र ब्रूमः नात्र पाठभेदकल्पना सम्भवति । 'सति १बहुत्व' इति सूत्र-

खण्डस्य 'सन्दिग्या' इति सूत्रखण्डप्रतिपादितव्यभिचारितोपपादकत्वात् ।

किं च पूर्वसूत्रावयवस्य सत्तः स्सितिबहुत्वं इत्यंशस्य प्रकृतशब्दिनित्यत्व-साधकहेतुसामान्यव्यभिचारितोपपादकत्वे सम्भवति तस्योतरसूत्रावयवतापरिकल्प-नेन 'सितबहुत्वेसङ्घ्र्याभावस्सामान्यतं' इति समुदायस्य सङ्ख्यानियमव्यभिचारितोग-पादकत्या व्याख्यानमनुपपन्नम् । अप्रकृतसङ्घ्र्यानियमरूपहेतुविशेषव्यभिचारितोप-पादकत्या 'सित बहुत्वे सङ्घ्र्याभावस्सामान्यतं' इति सूत्रप्रवर्तने प्रकृताध्यापनादि-हेतुव्यभिचारितानुपपादनेन न्यूनता च ।

तसाच्छ्रब्दनित्यत्वसाधकतयाभिमतानां अध्यापनादिहेतूनां व्यभिचारण दुष्टत्वे 'सन्दिग्धास्सति बहुत्व' इति सूत्रेणापादिते प्रमक्तवर्णसङ्घ्यानियमकथन्ता- शङ्कापरिहारपरतया 'सङ्घ्याभावस्सामान्यत' इति सूत्रप्रवर्तनं वर्णसङ्घ्योपपादनेन च वर्णसङ्घ्यानियमव्यभिचारसमर्थननेव साधीयः ।

एनेन 'सित बहुत्वे सङ्घ्याभावस्सामान्यत' इति सूत्रव्याख्यानस्य वर्ण-सङ्घ्योपपादकत्वमेवेत्यिप परास्तम् । वर्णसङ्घ्यानियमोपपादनप्रयोजकवर्णसङ्घ्यानिय-मानुपपत्त्याशङ्कनाद्यप्रतिपादनिवन्यनन्यूनतायाभावात्। पूर्वोत्तरप्रन्थपरामशेन सङ्घ्या नियमव्यभिचारोपपादनप्रवृत्तत्वावगमाच । इति ।

अत्रचोपात्तानि सूत्राणि न्यायवैशेषिकयोरास्तिकदर्शनत्वनिरूपणिटपण्यां तयोरशब्दानित्यःवव्यवस्थापनिन्रूपणे चासाभिरूपपादितानीःयेतेषां सूत्राणां चन्द्र कान्ताहतो व्याख्याप्रकारोसमञ्जसः प्रतिपादितः । एवमेव सूत्रान्तरव्याख्यानेष्वप्य-सामञ्जस्यं द्रष्टव्यम् । कचिदेकत्र प्रतिपायते ।

१. स्त्रवटको बहुत्वशब्दोऽनिसत्वपरो बोध्यः ॥

(४) 'अद्रत्यवत्त्वेन द्रव्यम् ' (वै. २, अ. १, आ. ११, सू) 'क्रियावत्त्वाद्गुणवत्त्वाच्च ' (वै, २, अ. १, आ. १२, सू)

इति स्ट्रह्यं वायुपरीक्षाप्रकरणगतं वायुपरमाणुं द्रव्यं साधयतीति व्या-ख्यातमुपस्कारविवृत्योः।

चन्द्रकान्तस्तु 'न च दृष्टानां स्मर्शेड्स्यदृष्टिक्कोवायु'रिति पूर्वसूत्रपतिपत्नो वायुः क्रियावत्त्वाद्धुगवत्वाच्चद्रव्यमेवेति स्थूलवायोर्द्रव्यत्वसाधकं निरुक्तसूत्रद्रयमभा-षिष्ट ।

अत्र ब्र्मः । यदुक्तं अद्रव्यस्योपलभ्यमानस्पर्शस्याश्रयत्वेन वायोमहितो द्रव्यत्वमिति प्रथमसूत्रभाष्ये । तत्पृर्वसूत्रेणैव सिद्धमिति न साधनमहीते । अत-स्ताहशार्थपरत्वे सूत्रस्याानर्थक्यमेव । 'न च दृष्टानां त्पर्श इत्यदृष्टलिङ्को वायु'रिति पूर्वस्तृत्व एव खल्ल उपलभ्यमानो विलक्षणस्पर्शो द्रव्याश्रितो गुणत्वाद्भावदित्यनुमानेनेतर्बाधसहक्वतेन विलक्षणस्पर्शाश्रयस्य वायुत्तमारूयस्य द्रव्यस्य सिद्धिरिभमतेति ।

न च वायुसाधकस्य स्पर्शस्याद्रव्यस्यप्रतिगद्ने स्वतासर्यात्र वैयर्थ्यशङ्का वकाश इति वाच्यम् । स्पर्शादेर्गुणस्याद्रव्यतायाः पदार्थोदेशस्त्रप्रतिपादितायाः प्रतिपाद्नेऽपि स्ववैयर्थ्यानपायात् ।

अत एव कियावत्त्वाङ्गगवत्त्वाचाद्रव्यवत्त्वेन द्रव्यमिति सूत्रव्याख्यानमपि न साधीयः।

किञ्च, अतिप्रशङ्ककहेतुपरतया प्रथमसूत्रव्याख्यानं अतिप्र । इपिरहारक-तयोत्तरसूत्रप्रवर्तनं च सूत्रकारानभिमते 'प्रक्षाळनाद्धि पङ्कस्य दूरादस्प तेनं वरंभिति न्यायिवदां त्याज्य एव । न खळु कणभक्षमुनिरितिष्रसञ्जकं हेतुमसूत्रयिदिति शक्य संभावनमिदिमिति ॥

किञ्च, धर्मियाहकमानेन द्रव्य वेन सिद्धस्य स्थूलवायोद्भव्य वसाधनमनव-सरम् । कियागुणाभिष्यक्रपतिपादनमि 'वायोर्वायुसम्मूर्छनं नानात्विक्किमिति (व. २, अ. १, आ. १४) सूत्रेणैव सिद्धमिति चन्द्रकान्तमते 'अद्रव्यवत्त्वेन द्रव्यम् ' 'कियावत्त्वाद्गुणवत्त्वाचे'ति सूत्रद्वयं व्यर्थमेवापद्यते। अतस्स्थूळवायुनिर्वाहकवायुपरमाणुरूपद्रव्यपरत्वमेव निरुक्तसृत्रद्वयन्य सा-र्धायः।

अत एवाद्रव्यत्वेन नित्यत्वमुक्त'मित्यनन्तरसूत्रे (वै. २, अ. १, आ. १३) वायुपरमाणोर्नित्यत्वसाधनमप्युपपद्यते । न हि वायुपरमाणोरप्रकृतत्वे तस्यनित्यत्व-साधनं सञ्जाघटीतीति ।

'तस्य द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुनाव्याक्त्याते ' इत्युत्तरसूत्राणि च वायुपरीक्षाग तद्रव्यत्वनित्यत्वसाधकसूत्राणां वायुपरमाणुविषयतां द्रव्यन्ति । इति ॥

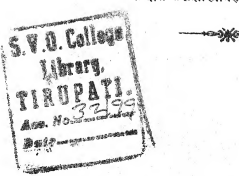
ननु वायुपरमाणोईन्यानाश्रितत्वप्रतिपादनं चेद्भिमतम् । तर्हि अद्रन्यत्वेन द्रव्यमित्येव सूत्रणं साधीय इति चेत् । सत्यम् । अथापि अद्रन्यमिति स्त्रणं कस्य चिन्मन्द्धियस्तत्पुरुषसमासश्रान्तिमतो व्याहतोक्तित्वशङ्कां सम्भावयता पुनः कण-भक्षेण 'अद्रव्यवक्त्वेन द्रव्यमित्येव सूत्रितम् ।

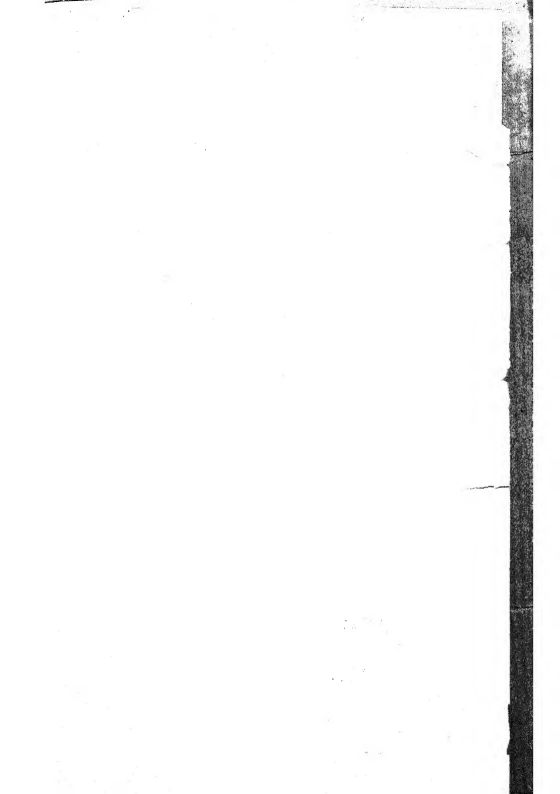
एतादशशङ्कानवकाशादेव परमाणुनित्यत्वसाधकस्त्रेऽद्रव्यत्वशब्देनेव नि-त्यत्वहेतुर्निर्दिष्ट इति न काचित् क्षतिरिति ।

तसात्त्रायेण सूत्रकाराभिप्रायाननुरोधिनश्चन्द्रकान्तीयभाष्यस्य न यथा-विश्वतस्त्रार्थविज्ञानायोपादानं साधीयः। उपस्कारादिकमेव च यथाविश्वतार्थवेषकं वैशेषिकहृदयाविजगिषषुभिरुपादेयमिति सिद्धम् ॥ इति श्रीः॥

॥ इति तर्कशास्त्रनिरूपणे न्यायवेशेषिकव्याख्यापरिशीलनं नाम पत्रमोद्धासससमाधः ॥

॥ इति तर्कशास्त्रनिद्धाणं समाप्तव् ॥







PRINTED AT
THE GNANAPANDITHAR PRESS.
KRISHNAMPET TRIPLICANE, MADRAS.